
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Bydgoszcz 2008 

 

 

 
 

 

Arkadiusz Kaczyński 

Ave Maria                              
w polskiej muzyce 
chóralnej                     
dawnej                        
i współczesnej 
 



2 

 

 

 

 
 

 

 
 

Recenzenci: 

 
Prof. zw. dr hab. Barbara Nowak 

Prof. zw. dr hab.  Irena Marciniak 

 
 

 

 
 

 

 
 

Okładka: wg projektu autora 

 

Skład komputerowy przykładów nutowych: Marian Wiśniewski 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



3 

 

SPIS TREŚCI 
 

 

Wprowadzenie ................................................................................................................................................. 5 

ROZDZIAŁ I Ave Maria w muzyce Kościoła katolickiego w Polsce ....................................... 13 

1.1. Zagadnienia teoretyczne i terminologiczne ............................................................................... 13 

1.2. Formuła modlitwy Ave Maria w ujęciu historycznym .......................................................... 20 

1.3. Tradycje kultu maryjnego .................................................................................................................... 35 

ROZDZIAŁ II Motet - geneza i rozwój formy ................................................................................... 41 

ROZDZIAŁ III Treść muzyczna i treść słowna w aspekcie wykonawczym motetów Ave 
Maria, polskich kompozytorów muzyki dawnej i współczesnej ......................... 71 

3.1. Muzyka dawna ............................................................................................................................................ 71 

3.1.1. Sebastian z Felsztyna (ok. 1485-1536) Alleluja. Ave Maria, 4 gł.  (Versus 

alleluiaticus z mszy wspólnej na święta NMP w okresie  Adwentu i Wielkanocy) 73 

3.1.2. Bartłomiej Pękiel (? - 1670)  Ave Maria, 4 gł. .................................................................... 

 83 

3.1.3. Grzegorz Gerwazy Gorczycki (1665/7 - 1734) Alleluja. Ave Maria,  4 gł. i  Ave Maria, 

4 gł.  z Missa Rorate (II) ................................................................................................. 95 

3.1.4. Podsumowanie ............................................................................................................ 109 

3.2. Muzyka współczesna ............................................................................................................................ 115 

3.2.1. Andrzej Koszewski (1922-) Ave Maria, na 4 głosowy chór mieszany .......................... 119 

3.2.2. Józef Świder (1930-) Ave Maria, 4 głosowy chór mieszany ........................................ 127 

3.2.3. Marek Jasioski (1949-) Ave Maria II, na 4 głosowy chór mieszany ............................. 135 

3.2.4. Bronisław Kazimierz Przybylski (1941-) Mater Dei  (Ave Maria) na 4 głosowy chór 

mieszany ...................................................................................................................... 145 

3.2.5. Paweł Łukaszewski (1968-) Ave Maria, na dwa 4 głosowe chóry mieszane ............... 157 

3.2.6. Feliks Rybicki (1899-1978) Ave Maria op. 15 nr 1, na 4 głosowy chór mieszany z tow. 

organów ....................................................................................................................... 175 

3.2.7. Stefan Stuligrosz (1920-) Ave Maria, na 4 głosowy chór mieszany i solo sopran 

z towarzyszeniem organów ......................................................................................... 185 

3.2.8. Podsumowanie ............................................................................................................ 193 

Zakończenie ..................................................................................................................................................197 

SUMMARY  ..................................................................................................................................................203 

ZUSAMMENFASSUNG ..............................................................................................................................205 

BIBLIOGRAFIA ...........................................................................................................................................207 

INDEKS NAZWISK .....................................................................................................................................214 

WYKAZ SKRÓTÓW ...................................................................................................................................217 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Wprowadzenie 

 

 

 

 

 

 

 

 

Formułę modlitewną Ave Maria w jej współczesnym kształcie zna dziś każdy 

chrześcijanin, a postać Maryi (Mater Dei) jest niezmiennie charyzmatyczna, 

pomimo stosunkowo niewielu wzmianek o Niej w Nowym Testamencie. W per-

spektywie minionych setek lat dziejów Kościoła i burzliwych często dyskusji 

teologicznych, za niepodważalne uznaje się współcześnie, iż Jej osoba była 

istotnie naczelnym akcentem życia katolickiego, pozostając od wieków nie 

przedawnionym symbolem wiary
1
. Na przestrzeni stuleci utrwalania się kultu 

maryjnego w tradycji chrześcijańskiej łacińska formuła modlitewna do obecnej 

postaci ustalała się stopniowo, będąc jednocześnie inspiracją dla kompozytorów, 

zwłaszcza twórców muzyki chóralnej.  

Powszechnie znana krótka modlitwa różańcowa stanowiła kanwę twór-

czości wokalnej kompozytorów przede wszystkim z kręgu europejskiej kultury 

muzycznej. Utwory Franza Schuberta, Giulio Cacciniego, Charlesa Gounoda 

czy Gaetano Donizettiego i wielu innych, wykonywane dziś na całym świecie, 

są popularne we wszelakich opracowaniach artystycznych. Wśród wybitnych, 

uznanych w historii muzyki postaci, są też i takie, które nie trafiły do światowe-

go panteonu sław, jak chociażby wybitni polscy twórcy: Wacław z Szamotuł, 

Sebastian z Felsztyna czy Bartłomiej Pękiel. Ich utwory muzyczne znajdowały 

zastosowanie w praktyce wykonawczej, dzięki czemu pozostały dla potomnych 

jako część spuścizny europejskiej kultury muzycznej kultywowane w tradycji 

                                                 
1
 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie (Zdrowaś Maryjo). Komentarze. Wyd. „Spes”, Kraków 1997,  

s. 5. 



6 

 

chóralistyki polskiej. Pamięć nazwiska niejednego kompozytora przetrwała wraz 

z utworem, który z różnych przyczyn przechowywano  i tym samym ocalono. 

Nierzadko cała reszta twórczości zaginęła bezpowrotnie, w toku burzliwej histo-

rii naszych dziejów, bądź też została zapomniana, uznana za „niewartą” uwagi 

lub zbyt mało użyteczną? Wiele  utworów w ten sposób przeszło próbę czasu, 

być może właśnie dzięki swej religijnej tematyce, natchnionym  i powszechnie 

uwielbionym przez chrześcijan słowom modlitwy maryjnej. Przekazywane 

z pokolenia na pokolenie  muzyczne zabytki żyją wciąż w repertuarze zespołów 

chóralnych, a kolejne ich wykonania dowodzą tego, iż nie powstały 

w pospolitych umysłach, ale  tych genialnych, których wyobraźnia, poparta głę-

boką wiarą, stanowiła o wyjątkowości ich twórców.  

Tematyka religijna na przestrzeni dziejów zdominowała pracę kompozy-

torską przedstawicieli wielu pokoleń. Większość religijnej spuścizny muzycznej 

to utwory przeznaczone do liturgii lub utrwalające kult świętych. Analizując ilo-

ściowo ten dorobek kultury „świata zachodniego”, bez przesady można pokusić 

się o stwierdzenie, że tematyka maryjna to w muzyce najbardziej rozpowszech-

niona sfera twórczości, ustępująca jedynie biblijnej, czerpanej z Psałterza.  

Genezę kultu maryjnego w Kościele katolickim i etapy formowania się 

modlitwy maryjnej, od wersetów biblijnych pierwszych wieków chrześcijań-

stwa, aż po pełną formułę różańcową; zatwierdzoną przez Sobór Trydencki jako 

obowiązującą, ukazano w rozdziale I niniejszej pracy. Zwięzły, a zarazem nieco 

ogólnikowy zarys kultu maryjnego w Polsce, ma pomóc czytelnikowi w zrozu-

mieniu  muzycznych konotacji dziejowych, dawnych i współczesnych twórców 

polskiej muzyki chóralnej. Jest to niezbędne również dla uzasadnienia pewnych 

analogii myśli kompozytorskiej, odzwierciedlonej w treściach muzycznych 

i treściach słownych
2
 motetów, powstałych w Polsce pod wspólnym tytułem ła-

cińskim Ave Maria w przeciągu ostatnich pięciuset lat.  

Dorobek kompozytorski wielkich artystów sztuki muzycznej przetrwał do 

naszych czasów ponieważ pozostawał w posłudze muzycznej Kościoła. Kompo-

zycje religijne i sakralne, zwłaszcza te w fakturze wokalnej, przede wszystkim 

dla jego potrzeb były tworzone. To zrozumiałe, chociażby z racji zakorzenienia 

chrześcijaństwa w świadomości i tradycji Europejczyków, a w nim kultu maryj-

nego w szczególności.  

Wiele czynników miało wpływ na ukierunkowanie twórczości kompozy-

torskiej przedstawicieli kolejnych epok w stronę tematyki maryjnej. Poszukując 

                                                 
2
 Definicję pojęć: treść słowna – treść muzyczna; przyjęto za Mieczysławem Tomaszewskim zawartą w jego 

rozprawie teoretycznej: Interpretacja integralna dzieła muzycznego. Wydawnictwo Akademii Muzycznej 

w Krakowie, Kraków 2000, ss. 9-35. 



7 

 

literatury chóralnej powstałej na kanwie łacińskich słów  modlitwy Ave Maria - 

począwszy od wczesnego renesansu, aż po czasy współczesne - znaleźć można 

niejeden znakomity przykład tego rodzaju utworów. Część z nich jest anonimo-

wa, chociażby motet Ave Maria z repertuaru kapeli rorantystów, zachowany 

w szesnastowiecznych rękopisach muzycznych, zdeponowanych dziś w Archi-

wum i Bibliotece Krakowskiej Kapituły Katedralnej pod sygnaturą Kk. I.3.
3
 

Kilka utworów jednogłosowych zawierają graduały (XV i XVI w.) przechowy-

wane w innych Bibliotekach Kapitulnych i Seminariów Duchownych w Polsce 

(Gniezno, Kielce, Włocławek, Wrocław)
4
. 

Dążąc do możliwie jak najpełniejszego poznania zjawiska, jakim niewąt-

pliwie jest Ave Maria w  muzyce, podjęto w rozdziale II próbę syntetycznego 

przeglądu kształtowania się formy motetu od średniowiecza do czasów najnow-

szych. Zmieniające się trendy intelektualne, myśli, idee sztuki, a także życie co-

dzienne społeczeństw współczesnych twórcom sprawiały, iż każdy z nich po-

dejmował muzyczną próbę ukazania pokornej modlitwy różańcowej na swój 

sposób. Owe wysiłki, pełne zaangażowania każdego z ogromnej rzeszy kompo-

zytorów, zarówno tych uznanych przez sobie współczesnych, jak i tych, których 

docenili dopiero potomni, pozostawiły trwały ślad także w polskiej kulturze mu-

zycznej.   

Znany filozof muzyki Roman Ingarden, sformułował teorię, w świetle 

której „…utwór muzyczny powstaje wyłącznie po to, by ucieleśniać jakąś war-

tość estetyczną. Stanowi to jedyne przeznaczenie i posłannictwo dzieła muzyki 

jako dzieła sztuki, bez względu na to, czy i jakie jest lub może być dalsze posłan-

nictwo muzyki w ogólnej kulturze ludzkiej”
5
. Zakres rozważań teoretycznych au-

tora niniejszej pracy (którą stanowi dzieło muzyczne i jego opis) w tym kontek-

ście konkretyzuje się wokół zagadnień interpretacyjnych, determinowanych 

elementami treści muzycznych i treści słownych jako nośników owych wartości 

wskazywanych przez R. Ingardena. 

Przedmiotem zainteresowań autora pracy są motety Ave Maria przede 

wszystkim kompozytorów polskich. Kult maryjny na terenie Polski od wieków 

jest wyjątkowo manifestowany, co ma swój wyraz w polskiej twórczości kom-

pozytorskiej, będącej symbolem tożsamości narodowej. Niemniej na przestrzeni 

kilkunastu wieków rozwoju muzyki, powiązania kulturowe krajów Europy 

ugruntowane chrześcijaństwem, nierozerwalnie łączą ze sobą cechy stylistyczne 

                                                 
3
 P. Późniak, Repertuar polskiej muzyki wokalnej w epoce renesansu. Studium kontekstualno-analityczne. Musi-

ca Jagiellonica, Kraków 1999, s. 82. 
4
 (zob.) M. Popowska, Graduał maryjny MS. 42 Jana Olbrachta w tradycji krakowskiej – studium źródłoznaw-

cze. Wydawnictwo Wyższej Szkoły Pedagogicznej w Częstochowie, Częstochowa 2003. 
5
 R. Ingarden, Studia z estetyki, t. II. PWN, Warszawa 1958, s. 259. 



8 

 

twórczości kompozytorów poszczególnych epok oraz narodów. Zatem źródła 

stylów i technik kompozytorskich, stosowanych w motetach Ave Maria, raczej 

nie mają charakteru narodowego, a wynikają ogólnie z wielowiekowych tradycji 

chrześcijańskich. Wobec czego, próba rozpatrywania problematyki wykonaw-

czej w oparciu jedynie o typologię narodową twórców  tych utworów byłaby 

nieuzasadniona. Z tego względu autor nie eksponował w opisie dzieła cech, któ-

re mogłyby wskazywać na specyficznie narodowy charakter utworów.  

Celem pracy jest ukazanie w dziele artystycznym elementów determi-

nujących sztukę wykonawczą motetów Ave Maria polskich kompozytorów 

muzyki dawnej i współczesnej (aspekty podobieństw i różnic), w kontekście 

wzajemnie przenikających się treści słownej i treści muzycznej.  

Aspekty interpretacyjne sztuki wykonawczej w przykładowo wybranych 

motetach Ave Maria polskich kompozytorów muzyki dawnej i współczesnej, 

przedstawiono analitycznie w rozdziale III.  

Rozważania autora nad problematyką sztuki wykonawczej w istotny spo-

sób kształtowały się pod wpływem myśli wybitnego teoretyka muzyki i filozofa, 

Bohdana Pocieja. Sformułował on wyraźne kryteria dla określenia  specyficz-

nych cech utworów muzycznych. Zgrupował je jako: esencjonalne (struktura 

interwałowo-rytmiczna, określająca w notacji właściwości harmoniczno-

polifoniczne) i egzystencjalne (barwa, ekspresja – w konsekwencji znaczenio-

wość i symbolika – odcienie tempa i dynamika)
6
.  

Powyższa klasyfikacja wyznaczyła niejako dwa główne nurty analizy 

utworów muzycznych:  

 ze względu na sposób transformacji tekstu słownego formuły modlitewnej 

Ave Maria  dla potrzeb kompozycji,    

 ze względu na sposób przenikania się elementów struktury muzycznej mote-

tów (treść muzyczna) w fakturze utworu dla stworzenia przekazu (ilustra-

cyjności) treści słownej.  

Wymienione kryteria uwzględniono przy doborze repertuaru utworów 

wykorzystujących w swej warstwie słownej tekst łaciński formuły modlitewnej; 

uzasadniają one również tematykę pracy.  

Podstawą selekcji repertuaru była długoletnia praktyka wokalna 

i dyrygencka autora. Zestaw zrealizowanych i omówionych analitycznie utwo-

                                                 
6
 B. Pociej, Czysta struktura a mowa dźwięków – uwagi na temat pewnej rewolucji w estetyce muzycznej dzisiaj. 

[w] Muzykolog wobec dzieła muzycznego. Zbiór prac dedykowanych doktor Elżbiecie Dziębowskiej w siedem-

dziesiątą rocznice urodzin. (red.) M. Woźna-Stankiewicz, Z. Dobrzańska-Fabiańska, Musica Jagiellonica,  

Kraków 1999, s. 489. 



9 

 

rów chóralnych stanowi 11 kompozycji, które są swego rodzaju egzemplifikacją 

formy motetu w muzyce dawnej i współczesnej kompozytorów polskich, opartej 

na łacińskiej formule modlitewnej Ave Maria. Nagrane utwory wybranych przy-

kładów z literatury chóralnej poddano analizie dla ukazania problematyki sztuki 

wykonawczej, co stanowi część opisu dzieła artystycznego. Poza czysto este-

tycznymi walorami melodyki tych utworów, pod uwagę wzięto też inne elemen-

ty architektoniki formy muzycznej, jak harmonia i rytm, różnorodnie stosowane 

przez poszczególnych polskich kompozytorów na przestrzeni wieków.  

Zastosowany w motetach łaciński tekst tradycyjnej modlitwy różańcowej, 

oparty na fragmentach Nowego Testamentu, powstał kilkaset lat temu na użytek  

nieedukowanego, prostego ludu, wśród którego u schyłku chrześcijańskiego śre-

dniowiecza panował powszechny analfabetyzm. Semantyka słów warunkowała 

wówczas rosnącą popularność tej formuły modlitewnej. Jako materiał słowny 

dla kompozycji muzycznych podlegała ona pewnym transformacjom, adekwat-

nie do przemian, jakie dokonywały się w historii  jej funkcjonowania w praktyce 

kościelnej. Stąd też selektywny wybór przykładowych motetów muzyki dawnej 

i współczesnej, mający wykazać zróżnicowanie stylów i technik kompozytor-

skich, stosowanych przy ich powstawaniu. Poszczególne utwory, przy nie-

zmiennych z reguły słowach łacińskich (treść słowna), nacechowane są różno-

rodnością treści muzycznej. 

Utwory chóralne, tworzone na przestrzeni wieków, powiązane wspólnym 

materiałem tekstowym Ave Maria, w relacji z treścią muzyczną tworzą konkret-

nie zorganizowaną konstrukcję dźwiękową. Ze względu na ostateczny kształt 

ich faktury, wynikły ze wzajemnego współdziałania warstw słownej i muzycz-

nej, konstrukcja ta jest w każdym przypadku odmienna. Zwłaszcza w konfronta-

cji stylistyki motetów muzyki dawnej i współczesnej.  

Muzyka dawna, jak pisał cytowany B. Pociej, była „umuzycznioną po-

ezją
7
”. Uznając prawdę powyższej tezy, pamiętać trzeba o jednoznaczności reli-

gijnych treści muzyki tych czasów. Ich swoboda  interpretacyjna podlegała su-

rowym zakazom i ograniczeniom  ustalonym przez władze kościelne i zarówno 

dawni kompozytorzy motetów jak i wykonawcy, respektowali te zasady. Zatem 

dzisiejsze, tzw. „uwspółcześnione” ich wykonawstwo, powinno uwzględniać 

ówczesne uwarunkowania społeczne i w tym duchu je kształtować.  

Utwory muzyczne zarówno dawniej jak i współcześnie, powstawały każ-

dorazowo na drodze celowej twórczości kompozytorskiej. Jednak od kilku wie-

ków, na co słusznie wskazuje B. Pociej, mają w zamiarze ich twórcy coś szcze-

                                                 
7
 B. Pociej, Czysta struktura a mowa dźwięków…, s. 490. 



10 

 

gólnego wyrazić, coś znaczyć, coś symbolizować i o czymś mówić, a przede 

wszystkim dawać satysfakcję intelektualną, płynącą z  jej zrozumienia
8
. Współ-

cześnie  każdy kompozytor stara się wyrażać w swoim utworze osobisty sposób 

rozumienia tajemnicy modlitwy poprzez odrębną, sobie właściwą, organizację 

treści słowno – muzycznej. Oferują  oni  wykonawcy w pewnym sensie gotowy 

scenariusz dramaturgiczny, a tym samym zobowiązują go do odczytania  inten-

cji twórczych, zakodowanych w partyturze dzieła. Jest tak bez wątpienia 

w przypadku motetów Ave Maria polskich kompozytorów współczesnych.  

Odczytanie „prawdy”, czyli owych ukrytych w fakturze znaczeń, pozosta-

je w gestii interpretatora dzieła, dyrygenta i jego zespołowego instrumentu ja-

kim jest chór czy zespół wokalny. Niemniej w każdym przypadku powinien on 

zdawać sobie sprawę, iż  „prawda” wykonawcza utworu współczesnego oparta 

musi być interpretatorsko przede wszystkim o jego treść muzyczną i słowną, 

z uwzględnieniem domniemanych intencji kompozytora, które należy rozpo-

znać. Na tej podstawie kreowane są wizje artystyczne wykonawcy, hołdując sty-

listyce wykonawczej zarówno w przypadku muzyki dawnej jak i w stosunku do 

realizowanych koncepcji interpretatorskich współczesnych motetów Ave Maria.  

Sebastian z Felsztyna, Grzegorz Gerwazy Gorczycki i Bartłomiej Pękiel, 

to polscy kompozytorzy reprezentujący w niniejszej pracy stylistykę wykonaw-

czą muzyki dawnej. Wybrane utwory chóralne pozostają w ścisłej relacji z histo-

riografią rozwoju modlitwy Ave Maria w Kościele katolickim, która dopiero 

u schyłku renesansu, zatwierdzona dekretem Soboru Trydenckiego; w wyniku 

długoletnich przeobrażeń, ustaliła się na kształt znany nam współcześnie. Pewne 

wyraźne analogie zarysowują się tu także w porównaniu ze stylistyką najbar-

dziej cenionych do dziś kompozytorów muzyki dawnej, takich jak: Josquin De-

sprez, Giovanni Pierluigi da Palestrina, Tomas Luis de Victoria, Jacobus Gallus; 

którzy przyczynili się do epokowych przeobrażeń w muzyce dawnej lub byli 

kontynuatorami nowatorskiej w owym czasie muzycznej myśli twórczej.  

Przykłady muzyki chóralnej współczesnych kompozytorów: Józefa Świ-

dra, Andrzeja Koszewskiego, Bronisława Kazimierza Przybylskiego, Marka Ja-

sińskiego i Pawła Łukaszewskiego, pozwoliły na analizę związków słowno – 

muzycznych o nieco odmiennych założeniach stylistycznych aniżeli muzyka 

dawna, potwierdzając jednocześnie, iż czerpali z niej pewne inspiracje. Proble-

matykę sztuki wykonawczej ukazano także pod kątem realizacji form wokal-

nych Ave Maria z towarzyszeniem organów, której exemplum stanowią utwory 

Feliksa Rybickiego i Stefana Stuligrosza. 

                                                 
8
 B. Pociej, Z perspektywy muzyki. Wybór szkiców. Biblioteka „Więzi”, Warszawa 2005, s. 261. 



11 

 

Tendencje twórcze w muzyce współczesnej to mieszanina stylów, a cza-

sem swoista retrospekcja stylistyczna. Do pewnego stopnia pozwala ona na 

swobodę interpretacyjną wykonawcy. Natomiast próby odtworzenia stylistyki 

wykonawczej poszczególnych, odmiennych od siebie epok, wymagają dużego 

wysiłku intelektualnego, wnikliwej analizy porównawczej wykraczającej poza 

wiedzę teoretyczną z kręgu dyscypliny muzycznej. Cechy charakteryzujące po-

szczególne etapy rozwoju europejskiej sztuki muzycznej ulegały modyfikacjom 

w miarę postępu cywilizacyjnego społeczeństw świata chrześcijańskiego. Wo-

bec tego, sama intuicja czy wiedza teoretyczna wykonawcy nie wystarczą, aby 

ją zrozumieć i tchnąć  w wykonanie utworu „ducha” prawdziwej sztuki. Jak 

twierdził jeden z czołowych awangardzistów muzyki współczesnej Bogu-

sław Schaeffer: „do pełniejszego rozumienia muzyki potrzebny jest zespół kwali-

fikacji rzędu wręcz nie muzycznego: otwartość horyzontów myślowych, brak 

uprzedzenia, tolerancja, umiejętność koncentracji uwagi, pamięć, wreszcie pew-

ne przygotowanie psychiczne na wszelkie konieczne w sztuce niespodzianki”
9
.  

Myśl ta, choć wypowiedziana w kontekście muzyki XX wieku, przepojo-

na jest uniwersalną prawdą. Efekt brzmieniowy muzyki, w połączeniu z subiek-

tywną wyobraźnią słuchacza, tworzą wspólnie obraz pewnej rzeczywistości. Za-

chodzi prawdopodobieństwo, że bez owego „zespołu cech”, wskazanego przez 

Schaeffera,  może nie być  on dostatecznie rozumiany.  

Ponadczasowe cechy muzyki dostrzega również muzykolog ks. Maciej 

Szczepankiewicz pisząc, iż „…muzyka nie jest neutralna. W swoim oddziaływa-

niu przez melodię, rytm, harmonię jest ekspresywna do tego stopnia, że wyraża 

mentalność, styl życia, tok myślenia i odczuwania, wreszcie podejście do rze-

czywistości”
10

. Ten sposób postrzegania zjawiska pozwala pojąć znaczenie ele-

mentu tradycji w stylistyce wykonawczej oraz zrozumieć, w jaki sposób muzyka 

i słowo od wieków niezmiennie oddziałują na słuchacza.  Sztuka wykonawcza 

jest za każdym razem próbą dotarcia do wspomnianej wyżej „prawdy” wyko-

nawczej. Świadomość wielu jej uwarunkowań uzasadnia przypuszczenie, iż być 

może dopiero wtedy mamy do czynienia ze sztuką, gdy odrzuciwszy subiektyw-

ne oczekiwania  poszukamy w muzyce tego, co nie jest oczywiste i jednoznacz-

ne?  

                                                 
9
 B. Schaeffer, O nowej muzyce. [w] Dźwięki i znaki. Wprowadzenie do kompozycji współczesnej. (red.) J. Bu-

kowski, WSiP, Warszawa 1987, ss. 8-11. 
10

 M. Szczepankiewicz ks., Cantate Domino. Szkice o kulturze muzycznej kościoła. Salezjańska Szkoła Organo-

wa im. Kardynała Augusta Hlonda, Szczecin 2005, s. 80 



12 

 

Wykonawstwo chóralnej muzyki dawnej i współczesnej jest nie mającym 

końca odkrywaniem jej tajników. Słuszne zatem wydaje się użycie terminu – 

sztuka wykonawcza. 

Dziś modlitwa Ave Maria, zwłaszcza za sprawą osoby Papieża Jana Paw-

ła II, nabrała charakteru ekumenicznego, choć w muzyce, zwłaszcza chóralnej; 

w całym bogactwie różnorodności opracowań tego tekstu (przełożona na ok. 

150 języków
11

), ekumeniczna z pewnością była już wcześniej. Papież Benedykt 

XVI wypowiadając się na temat modlitwy różańcowej, w kilku zdaniach ujął jej 

sens: „… może wydać się ona modlitwą w której gromadzą się słowa, trudno ją 

zatem pogodzić z ciszą, jak jest zalecana w medytacji i kontemplacji. Faktycznie 

jednak to rytmiczne powtarzanie „Zdrowaś Maryjo” nie zakłóca ciszy we-

wnętrznej, owszem, wymaga jej i ją podsyca, […] trzeba uważać aby nasze głosy 

nie zagłuszały głosu Boga, który przemawia zawsze przez ciszę, niczym „szmer” 

łagodnego powiewu”
12

.  Każdy człowiek, bez względu na swój światopogląd, 

nosi w sobie skłonność do modlitewnej kontemplacji. Kompozytorzy, uze-

wnętrznili ją w sposób trwały, pozostawiając po sobie dzieła świadczące o ich 

religijności; m.in. Ave Maria. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
11

 http://campus.udayton.edu/mary//resources/flhm.html  (aktualne dn. 12. 01. 2008 r.) 
12

 Fragment homilii Papieża Benedykta XVI, Sanktuarium Matki Bożej Różańcowej, Pompeje 19 X 2008 r. [w] 

Gość Niedzielny, (Tygodnik katolicki) Nr 43/08 

http://campus.udayton.edu/mary/resources/flhm.html


13 

 

ROZDZIAŁ I 

Ave Maria w muzyce Kościoła katolickiego 
w Polsce 

 

1.1. Zagadnienia teoretyczne i terminologiczne  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Ewangeliczne słowa Maryi, …odtąd wszystkie narody zwać mnie będą błogo-

sławioną, (Łk.I,1,42) stały się proroctwem, które wypełnia się w ciągu ponad 

tysiącletniego okresu rozwoju kultury muzycznej. Elżbieta nazwała Maryję bło-

gosławioną, ponieważ uwierzyła, że spełnią się słowa powiedziane Jej przez Pa-

na
13

. Wyrazem uwielbienia świata chrześcijańskiego dla postaci Matki Boskiej 

od początku zaistnienia kultu maryjnego w Kościele katolickim, są dzieła sztuki. 

Wizerunek Maryi utrwalany w obrazach, rzeźbach, opisach literackich i utwo-

rach muzycznych jest dziś dowodem twórczego działania człowieka pod wpły-

wem kultu maryjnego i świadectwem naszej kultury. Wybitny etnolog i religio-

znawca amerykański Luis J. Luzbetak zdefiniował pojęcie kultury jako 

„…pewien wzór życia, swego rodzaju plan, według którego człowiek dopasowu-

je się do swego środowiska pojęciowego poprzez sztukę, naukę, filozofie i reli-

gię”
14

.    

Kultura jest w kręgu zainteresowań teologii chrześcijańskiej, zarówno 

w szerszym kontekście pojęciowym sztuki jak i w jej odrębnym dziale, którym 

jest muzyka. Zwłaszcza po Soborze Watykańskim II, który szczegółowo omawia 

tę problematykę w Konstytucji duszpasterskiej, w jej drugiej części: Gaudium 

                                                 
13

 J. McManus, Błogosławioną zwać mnie będą. Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 2004,  s. 227. 
14

 L. J. Luzbetak, Kościół a kultury. Instytut Wydawniczy „PAX”, Warszawa 1972, s. 69. 



14 

 

et Spes
15

. Papież Jan Paweł II  wypowiadając się na temat kultury sformułował 

definicję, która w kontekście rozwoju muzyki na fundamencie religii staje się 

wyjątkowo wymowną.  

„Kultura jest wyrazem człowieka. Jest potwierdzeniem człowieczeństwa. Czło-

wiek ją tworzy i człowiek przez nią tworzy siebie. Tworzy siebie wewnętrznym 

wysiłkiem Ducha: myśli, woli, serca. Równocześnie człowiek tworzy kulturę we 

wspólnocie z innymi. Kultura jest wyrazem międzyludzkiej komunikacji, współ-

myślenia i współdziałania”
16

. 

Teolog ks. M. Szczepankiewicz, niejako w oparciu o myśli Papieża Pola-

ka określił muzykę jako element wyzwalający silne emocje, napełniający „ży-

wą” wiarą, kierującą myśli ku sacrum. Stwierdza on, iż: „…muzyka – zjawisko 

ulotne, niematerialne, potrójnie zrelatywizowane, tj. odniesione do twórcy, wy-

konawcy i słuchacza, bowiem zawsze trzeba tych trojga, aby ją ożywić”
17

. Uzna-

je muzykę kościoła za integralną część jego kultury, „…wyrastającą 

z przesłanek nadprzyrodzonych oraz inspiracji duchowych…”, według ks. 

Szczepankiewicza muzyka ma niezaprzeczalne źródła religijne
18

. Zatem mamy 

do czynienia ze zjawiskiem, które definiowano pojęciem - kultura muzyczna.  

Angielski muzykolog Nicolas Cook twierdzi, iż natura muzyki opiera się 

na „…obrazowym przedstawieniu dźwięków, za pomocą notacji, gestów lub 

w inny sposób”
19

. W odniesieniu do kultury muzycznej Kościoła wydaje się jed-

nak, iż definicja ta jest niepełna. Brakującym ogniwem jest zapewne treść słow-

na muzyki, co stanowi - zwłaszcza w muzyce dawnej - najistotniejszy element 

dzieła; warstwa słowna bowiem jest wyrazem wiary i pobożności. Słowo naj-

częściej pochodzi bezpośrednio z Pisma Św., w związku z czym; w myśl twier-

dzenia Cooka, należałby w nim upatrywać dźwiękowego „zobrazowania” treści, 

którą stanowi. Tekst formuły modlitewnej Ave Maria uświęca tradycja kultu 

maryjnego. Jest to zatem; zgodnie z definicja kultury, dziedzina spraw religij-

nych
20

. 

Sacrum to dla chrześcijan najwyższa świętość, dostępna nie dla wszyst-

kich, a jedynie dla wtajemniczonych, będących w łączności z Bogiem m.in. za 

                                                 
15

 F. W. Bednarski o. OP, Teologia kultury. Wydawnictwo „M”, Kraków 2000, s. 5. 
16

 Jan Paweł II, Przemówienie dla młodzieży na Wzgórzu Lecha w Gnieźnie 3 czerwca 1979 r.. [w] Bogarodzico 

– Dziewico, Polski Almanach Maryjny. (red.) A. Podsiad, Instytut Wydawniczy „PAX”, Warszawa 1983, s. VII. 
17

 M. Szczepankiewicz ks., Cantate Domino.., s. 7. 
18

 Tamże, s. 11. 
19

 N. Cook, Muzyka. Wyd. Pruszyński i S-ka, Warszawa 2000, s. 80. 
20

 (zob.) Kultura. [w] Słownik wyrazów obcych i zwrotów obcojęzycznych. (red.) W. Kopaliński, Wiedza Po-

wszechna, Warszawa 1980. 



15 

 

pośrednictwem Maryi. Prof. ks. Kazimierz Szymonik sacrum w muzyce upatru-

je jako; specyficzne scalenie „…bogactwa życia wewnętrznego człowieka z od-

powiednią strukturą dźwięków”
21

. Niewątpliwie silnym bodźcem twórczym 

w dziedzinach sztuki zawsze była więź uduchowiona z Bogiem poprzez Jej po-

stać ikonograficzną. Kultywowana we wszelakich formach i wizerunkach Mary-

ja Królowa Polski, jako roztaczająca opiekę nad każdym modlącym się: „módl 

się za nami, którzy się do Ciebie uciekamy”; utrwalona została mocno w świa-

domości narodowej. Papież Jan Paweł II umieścił słowa Totus Tuus (Cały Twój) 

w herbie papieskim, dając wyraz wielowiekowej, polskiej tradycji kultu maryj-

nego. Owa więź z Matka Boską w narodzie polskim na przestrzeni wieków była 

szczególnie silna. Pozostaje ona trwałą do dziś, czego odzwierciedleniem jest 

tematyka maryjna w twórczości wielu polskich kompozytorów.  

Zmienność dziejów w historii powszechnej; fakty, zdarzenia i ich konse-

kwencje, wpłynęły na różnorodność kultury. Poszczególne dziedziny sztuki, po-

przez ewolucję rozwoju swoich form, technik twórczych (w muzyce stylistyka 

wykonawcza) na przestrzeni kilkunastu wieków, ukształtowały europejską kul-

turę, a historiograficzna analiza ich dzieł ułatwia jej zrozumienie.   

Utwory muzyczne i dzieła sztuki są świadectwem ludzkich możliwości, 

ich uzdolnień i talentów. Kompozytorzy, malarze i rzeźbiarze osiągali szczyt 

inwencji twórczej działając często pod wpływem natchnienia wiarą, utrwaloną 

w katolickiej tradycji,w której zostali wychowani i w której żyli. Tworząc, przy-

bierali określone tradycją postawy wobec świata i sacrum.  

Funkcjonuje niezmienne przekonanie w świadomości chrześcijanina, iż 

„wszystko, cokolwiek w świecie; w jakikolwiek sposób przewyższa ludzkie moż-

liwości i jest w pełni doskonałe - jest przypisywane Bogu”
22

. Dzieła natchnione, 

spośród wszystkich sztuk pięknych, najlepiej oddają treści wiary w muzyce. 

Uzyskuje ona w odróżnieniu od malarstwa i rzeźby nowe życie z chwilą każdo-

razowego wykonania. Ten aspekt jest być może najbardziej istotny w procesie 

rozwoju i utrwalania kultury muzycznej na tle tradycji maryjnych w Kościele 

katolickim Europy. Pozwala on dostrzegać podobieństwa w sposobie ukazywa-

nia przez kompozytorów postaci Maryi, jej pośrednictwa w prośbach modlących 

się chrześcijan.  

Warto zatem przejść w tym miejscu do uściślenia kilku ważnych zagad-

nienia z zakresu teorii muzyki. 

                                                 
21

 K. Szymonik ks., Sacrum w muzyce. [w] Muzyka sakralna (red.) J. Masłowska, Centrum Animacji Kultury, 

Warszawa 1998, s. 97. 
22

 L. Grabowski ks., Wielki nieznany. Zarys religioznawstwa. Płockie Wydawnictwo Diecezjalne, Płock 1983, 

s. 198. 



16 

 

Forma muzyczna. Znaczenie samego terminu forma wiąże się z wyobrażeniem 

kształtu, zewnętrznego wyglądu, wzoru czy szablonu (łac. formatio)
23

. Termino-

logia muzykologiczna, jakkolwiek wyodrębnia i precyzuje określenie: forma 

muzyczna
24

, to jednak czasem jest ono w literaturze przedmiotowej stosowane 

równoznacznie lub zamiennie z określeniem: gatunek. Używanie tego terminu 

w potocznym rozumieniu wynika być może z pewnej analogii nauk biologicz-

nych i jej klasyfikacji systematycznej organizmów
25

? Teoretyk muzyki Ulrich 

Michels stwierdził, iż pojęcia formy i gatunku wzajemnie się zazębiają. Jedno-

cześnie sprecyzował termin gatunek muzyczny w oparciu o wyróżniki dzieła 

muzycznego, takie jak: obsada, tekst, funkcja, miejsce wykonania i faktura
26

. 

Z kolei Aleksander Frączkiewicz i Franciszek Skołyszewski, autorzy  podręcz-

nika Formy muzyczne
27

 termin gatunek muzyczny odnoszą do wszelkiego typu 

struktur rytmiczno – melodycznych, jednocześnie wskazując na współzależność 

gatunku i formy muzycznej. Wskazali oni dwa rodzaje gatunku: formalny (np. 

taneczny) i kontrapunktyczny
28

. Określając formę muzyczną podkreślają, iż jest 

to rezultat współdziałania elementów, sposób wyrażania treści za pomocą mate-

riału (dźwięki) zestawionego w wymiarach dla niej typowych (czas)
29

.  

W rozumieniu innych, wybitnych muzykologów polskich: Józefa Cho-

mińskiego i Krystyny Wilkowskiej-Chomińskiej (autorów 5–tomowego cyklu 

Formy muzyczne); forma, odnosząc się do utworu, oznacza dosłownie 

„…kształt, postać, figurę dzieła”
30

. Sformułowanie to, podobnie jak u języko-

znawcy Władysława Kopalińskiego, jest rezultatem zwięzłego ujęcia czynności 

porządkujących,  nadających materiałowi dźwiękowemu określony kształt mu-

zyczny. Maria Przychodzińska stwierdza, iż: „forma to właśnie – ten doskonały, 

jedyny w danym dziele zestaw elementów, harmonijnie wyrażający sens, znacze-

nie dzieła; decyduje o sile emocji wyrażanych, przekazywanych, wywoływanych 

czy odczuwalnych przez odbiorcę”
31

.  Podobnie formułuje to pojęcie Peter Bro-

oke-Ball, autor leksykonu muzycznego. Znajdujemy  w nim lapidarne określe-

                                                 
23

 W. Kopaliński precyzuje ów termin jako przynależny do określenia zarówno kształtu, zarysu  jak i utworu. 

(zob.) Słownik wyrazów obcych …. (red.) W. Kopaliński. 
24

 Wg. G. Mizgalskiego ks., termin ten określa budowę dzieła muzycznego ze względu na zastosowaną technikę 

konstrukcji i sposób wykonania. (Zob.) Podręczna encyklopedia muzyki kościelnej. (red.) G. Mizgalski ks., 

Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1959, s. 154. 
25

 (zob.) Encyklopedia popularna PWN.  (red.) A. Karwowski, PWN, Warszawa 1980. 
26

 U. Michels, Atlas muzyki, t. I. Pruszyński i s-ka, Warszawa 2003, ss. 109-117. 
27

 A. Frączkiewicz, F. Skołyszewski – Formy muzyczne, t. I. PWM, Kraków 1988, s. 11. 
28

 Tamże, s. 285. 
29

 Tamże, s. 9. 
30

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Formy muzyczne, t. I. PWM, Kraków 1983, s. 13. 
31

 M. Przychodzińska, Kultura powszechna i wychowanie do kultury – nierówność sił . [w] Edukacja i kultura. 

Idea i realia integracji. (red.) I. Wojnar, PAN, Warszawa 2006, s. 182. 



17 

 

nie: forma muzyczna jako schemat konstrukcji utworu
32

, natomiast o terminie 

gatunek nie wspomina. Zatem terminologia przyjęta została w niniejszej pracy 

za J. Chomińskim i K. Wilkowską-Chomińską. Wyodrębnili oni w ramach owej 

formy tzw. współczynniki dzieła muzycznego jak: gatunek, konstrukcja i struk-

tura. Gatunek wiąże się z przeznaczeniem i charakterem utworu, jego obsadą 

i rozmiarami (m.in. utwory chóralne), doborem odpowiednich tekstów (gatunki 

literackie)
33

. Konstrukcja utworu to kategoria, będąca elementem procesu for-

mującego dzieło i oznaczająca zespół środków, za pomocą których realizowana 

jest jego struktura. Obejmuje tylko zewnętrzną stronę formy. Struktura nato-

miast dotyczy zależności pomiędzy tymi współczynnikami, które cytowani auto-

rzy wyodrębnili jako naczelne. Równocześnie zaznaczyli,  iż w celu poznania 

istotnych  właściwości formalnych dzieła, określony gatunek musi być rozpa-

trywany zarówno z konstruktywnego jak i strukturalnego punktu widzenia
34

. 

Uwzględniając w rozważaniach na temat  motetów Ave Maria, sklasyfikowane 

wyżej trzy współczynniki dzieła muzycznego należy generalnie traktować motet 

jako formę muzyczną.   

K. i J. Chomińscy klasyfikują różnorodność  poszczególnych form mu-

zycznych oraz wskazują na ogromną skalę ich indywidualnych interpretacji 

twórczych, w zależności od „sposobu funkcjonowania dzieła i jego traktowania 

przez kompozytora”
35

. Za swego rodzaju „klamrę” łączącą muzykę dawną 

i współczesną należałoby uznać, w przypadku kompozycji chóralnych Ave Ma-

ria; tradycję modlitwy i towarzyszącą jej niezmienną sakralność w świadomości 

ich twórców, zwłaszcza na gruncie Kościoła katolickiego w Polsce. Poczucie 

sacrum zmieniało się w toku historii, jednak  religijność,  jako pewien wiodący 

nurt w twórczości kompozytorskiej, szczególnie w muzyce wokalnej; pozosta-

wała niezmienną.  

Muzyka sakralna z punktu widzenia teologii Kościoła katolickiego, nie 

powstaje w sposób zupełnie spontaniczny i dowolny, ale zawsze podlega reflek-

sji teologicznej, która nadawała jej głębszy, istotowy sens i wyznaczała kierunek 

rozwoju estetycznego
36

. Ks. Ireneusz Pawlak uznał muzykę jako „skarb” Ko-

ścioła, gdyż zalicza się ona do najważniejszych elementów liturgii. „Tak jak li-

                                                 
32

 P. Brooke-Ball, Podręczny leksykon muzyczny. Wydawnictwo Książkowe „Twój Styl”, Warszawa 1997. 
33

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Formy muzyczne…, s. 20. 
34

 Tamże, s. 21. 
35

 Tamże, s. 15. 
36

 M. Szczepankiewicz ks., Cantate Domino…, s. 11. 



18 

 

turgii nie da się rozpatrywać bez uwzględnienia muzyki, tak i muzyki bez opar-

cia jej o liturgię”
37

. 

Termin muzyka religijna posiada szeroki zakres, bywa on również często 

określany pejoratywnie. Nie jest też rozumiany jednoznacznie i równoważnie 

z pojęciem „muzyka sakralna” czy „muzyka liturgiczna”. Utwory muzyczne, 

które w swojej formie z założenia nie posługują się liturgicznym tekstem, 

w Kościele katolickim określane są mianem muzyki religijnej
38

. Termin ten, 

w toku rozwoju historii muzyki, nie był jednolicie stosowany w jego ścisłym, 

dzisiejszym znaczeniu. Od początków chrześcijaństwa, w kształtującej się tra-

dycji muzycznej funkcjonował termin cantus, określający każdy śpiew związany 

z czynnościami kultu. Papież Jan XXII (1316-1334) wydał oficjalny dokument, 

ustalając termin cantus ecclesiasticus, dla wyodrębnienia łacińskiego śpiewu 

liturgicznego Kościoła rzymskiego od śpiewów w językach narodowych, nie 

dopuszczonych jeszcze wtedy do obrządku kościelnego. Terminologia śpiewów 

kościelnych, choć odnosiła się do utworów mających zastosowanie liturgiczne, 

to jednak nie stosowała jeszcze określenia muzyka liturgiczna; wprowadzono je 

oficjalnie dopiero w 1955 roku. Nawet funkcjonujący od XVII wieku za sprawą 

ukazania się dzieła Michaela Praetoriusa (1619)
39

, termin musica sacra, definiu-

jący muzykę związaną z ideą religijną (rozdział zatytułowany De musica sacra 

et ecclesiastica); nie wskazywał na typologię terminologiczną muzyki religijnej. 

Papież Pius XII w instrukcji Musicam sacram (MS) z 1955 r., ustalił znaczenie 

tego terminu w odniesieniu do takiej muzyki, która powstała dla sprawowania 

kultu Bożego
40

. Rozumienie terminologii w ciągu ostatnich stuleci wyraźnie 

ulegało pewnym zmianom. Były też czynione zastrzeżenia, że nazw liturgia 

i liturgica można używać odnosząc je tylko do Mszy Świętej, i faktycznie zna-

leźć można autorów, którzy trzymali się tej zasady jeszcze w połowie XVIII w., 

lecz dość wcześnie zaczęto obejmować nimi całość zagadnień kultu publicznego 

w Kościele rzymsko-katolickim, a także u protestantów i anglikanów.  

Na przełomie XIX i XX wieku muzykę religijną określano jeszcze ogól-

nikowo mianem liturgicznej. Przykładem może być wypowiedź ks. J. Surzyń-

skiego z 1905 roku: „Muzyka Kościoła katolickiego złączona jest ściśle z jego 

liturgią. Kompozytor katolicki piszący dla kościoła, powinien stosować się, tak 

                                                 
37

 I. Pawlak ks., Muzyka Liturgiczna po Soborze Watykańskim II w świetle dokumentów kościoła. Wydawnictwo 

„Polihymnia”, Lublin 2002, s. 41. 
38

 I. Pawlak ks., Muzyka Liturgiczna po Soborze Watykańskim II…, s. 53. 
39

 M. Praetorius,  Syntagma musicum II. Organographia. Wyd. Oxford University Press, Oxford 1991, s. 46. 
40

 Pius XII, Encyklika Musicae sacrae disciplina. Watykan, 25 XII 1955 r. 



19 

 

pod względem tekstu swojej kompozycji , jak i pod względem charakteru do 

przepisów liturgicznych”
41

.  

Nazewnictwo średniowieczne określało liturgię terminem officium. Naj-

częściej używano określenia officium divinum lub officium ecclesiasticum; na-

zwa ta występowała także w liczbie mnogiej jako officia divina, officia ecclesia-

stica
42

. Termin ten występuje w jednoznacznym sensie, jako imię własne świą-

tynnej służby bożej Kościoła. Moment pojawienia się terminu liturgia 

w oficjalnych dokumentach Kościoła rzymsko-katolickiego jest różnie podawa-

ny. Niemniej wszedł on do teologicznego języka kościelnego na stałe i prawie 

powszechnie po Soborze Watykańskim II
43

.  Wspomniany już teolog i muzyko-

log, ks. I. Pawlak, klasyfikując muzykę jako wyłącznie religijną czyli nie nada-

jącą się do liturgii przyjął trzy kryteria:  

 muzyka posługująca się tekstem liturgicznym, ale w sposób niezgodny 

z obowiązującymi normami np. przez opuszczanie, dodawanie, powtarza-

nie lub przestawianie słów,  

 posługująca się tekstem religijnym, ale pozaliturgicznym,  

 nie posługująca się żadnym tekstem, a jedynie poprzez tytuł dzieł lub in-

terpretacje kompozytora wiążąca się z tematyka religijną.  

 Ten sam autor uznaje terminy „sakralny” i „liturgiczny” za semantycznie 

zbieżne. „Związanie muzyki z kultem, czyli wyrastanie jej z obrzędów i z tekstów 

liturgicznych, uprawnia do nazywania takiej muzyki sakralną”
44

. Formuła
45

 mo-

dlitewna Ave Maria jako antyfona, jest częścią nabożeństw liturgicznych
46

, wo-

bec czego jej tekst jest również tekstem liturgicznym. Antyfona maryjna Ave 

Maria występuje samodzielnie w liturgii (tzw. nabożeństwa maryjne)
47

. Należa-

łoby zatem uznać, iż utwory oparte na tekście tej modlitwy przynależą formalnie 

(poza wyjątkami, do których nie stosują się wyżej wymienione zasady) do mu-

zyki religijnej i sakralnej. Natomiast w szerszym kontekście  znaczeniowym, 

mając na uwadze  użytkowy charakter muzyki w ramach kultu religijnego, uży-

wa się terminu muzyka kościelna.  

                                                 
41

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce polskiej.  Druk W. L. Anczyca i Spółki, Kraków 1905, s. 13. 
42

 J. Harper., Formy i układ liturgii zachodniej od X do XVIII w. Musica Jagiellonica, Kraków 2002, s. 317. 
43

 M. Pisarzak ks., Nazwy liturgii na Zachodzie. [w] Liturgia Sacra. Liturgia – Musica – Ars. (red.) 

H. J. Sobeczko, Wyd. Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, Rok 8 (2002), nr 19, ss. 43-57. 
44

 I. Pawlak ks., Muzyka liturgiczna…, s. 58. 
45

 Formuła (łac. wzorzec, reguła) określa i nadaje jakiejś myśli ściśle ustalony wzór słowny, w tym przypadku 

modlitewny, (zob.) Słownik wyrazów obcych. (red.)  J. Tokarski,  PWN, Warszawa 1980.  
46

 L. kard. Scheffczyk, Maryja Matka i towarzyszka Chrystusa. Wydawnictwo „M”, Kraków 2004, s. 258. 
47

 Antyfona (gr.) - w liturgii chrześcijańskiej to krótki tekst modlitewny, dawniej śpiewany lub recytowany na 

przemian przez dwa chóry. (zob.) Słownik języka polskiego, t. I-IV. (red.) S. Dubisz, PWM Warszawa 2004. 



20 

 

1.2. Formuła modlitwy Ave Maria w ujęciu historycznym 

Maryjne formuły modlitewne były centralnym punktem różnego rodzaju nabo-

żeństw, celebrowanych zarówno w ramach liturgii, jak i poza nią
48

. 

„Bądź pozdrowiona! Ave! […]. Archanioł Gabriel zapoczątkował tę pieśń 

pochwalną, którą pokorna Dziewica zapowie wnet przed Elżbietą, pieśń, która 

nie zamilknie dopóki ludzie będą na ziemi, pieśń jaką wybrani będą przez całą 

wieczność pozdrawiać swoją Królową i Matkę.[…] I odszedł od niej anioł – 

kończy Ewangelista pełną niezmiernej wagi i niezwykłego uroku scenę (Łk. 

1,38). Odszedł, bo dokonało się jego poselstwo i tajemnica Wcielenia. Odszedł, 

a nam zostawił przykład, jak wielbić Maryję”
49

. 

Wydarzenie określone w Biblii jako Zwiastowanie, to pierwszy chronolo-

gicznie tekst maryjny Nowego Testamentu. Scena z Ewangelii św. Łukasza 

(1,26 – 38), która miała miejsce w miasteczku Nazaret za czasów cesarza Augu-

sta (ok. 80 r. n. e.), zawiera jeden z najważniejszych dialogów w historii świata, 

który - choć złożony zaledwie z kilku słów - „…wpłynął na los ludzi zamieszku-

jących całą planetę i tych, którzy się jeszcze wówczas nie narodzili, i nawet tych, 

którzy już zeszli z tego świata […]”
50

. 

Kult Matki Bożej ma swoje korzenie w pierwszych wiekach chrześcijań-

stwa. Już w latach powstawania Ewangelii św. Łukasza rodziła się świadomość 

maryjna, która być może była ukierunkowana lub propagowana tylko w pew-

nych kręgach społecznych
51

.  Początki naszej ery  to czasy ewolucji kulturowej, 

gdy nowa wiara w „Trójcy Jedynego Boga” utrwalała się mozolnie na terenach 

imperium rzymskiego, postać Maryi – Matki Bożej nie u wszystkich znalazła 

aprobatę. Wielu wolało stosować termin „Rodzicielka Chrystusa”, a nawet „Ro-

dzicielka Człowieka”, by oddalić niebezpieczeństwo uznania Maryi za bogi-

nię
52

. Królowa Niebios (łac. Regina coeli) jako Matka Boga należała w starożyt-

nych cywilizacjach do najważniejszych bóstw. W Egipcie Izyda, u Fenicjan 

i Kananejczyków Asztarte, w Grecji Hera, u Rzymian Junona, i Hekate, 

a zwłaszcza Diana, czyli Królowa Nocy lub Królowa Pływów (tj. przypływów 

i odpływów morskich)
53

. Kult maryjny był w owym czasie również krytykowa-

ny za zbyt silne skojarzenia z pogańską czcią dla babilońskiej Semiramidy; Bo-

                                                 
48

 L. kard. Scheffczyk, Maryja Matka…,  s. 259. 
49

 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie. Societe D‟editions Internationales, Paryż 1966, s. 32. 
50

 A. Kowalczyk, O Maryi do słów akatystu. Wydawnictwo Multimedialne „Maranatha”, Gdańsk 2002, s. 12. 
51

 H. Langkammer OFM, Maryja w Nowym Testamencie. Gorzowskie Wydawnictwo Diecezjalne, Gorzów   

Wielkopolski 1991, s. 19. 
52

 E. Adamiak, Traktat o Maryi. [w] Dogmatyka, t. II. (red.) E. Adamiak, A. Czaja ks., J. Majewski, Biblioteka 

„Więzi”, Warszawa 2006, s. 187. 
53

 W. Kopaliński, Słownik mitów i tradycji kultury. PIW, Warszawa 2001, ss. 206-207. 



21 

 

gini Matki z Dzieckiem. Podobnie jak egipski Horus i Izyda; ukazani 

na zachowanym fragmencie reliefu z ok. XX w. p.n.e., analogicznie przedsta-

wiona jest Maryja z Dzieciątkiem w starochrześcijańskim fresku z Fajum (V w. 

n. e.).  

Egipska bogini Izyda wg. mitologii urodziła Horusa będąc dziewicą, a na-

stępnie pomogła mu w walce z chaosem; Horus sprawował niepodzielnie władzę 

nad światem jako najważniejsza postać w egipskim panteonie bóstw
54

.  

 

1. Obraz po lewej, datowany na 20 r. p.n.e., ukazuje egipską Izydę i Horusa, a obraz po prawej przedstawia 

wczesnochrześcijańskie wyobrażenie Maryi i Jezusa z Fajum (V w. n.e.) 

Funkcjonuje współcześnie pogląd, rozpatrujący wpływ starożytnych tra-

dycji na nowożytne treści religijne; iż do rozkwitu kultu Maryi Dziewicy w po-

czątkach chrześcijaństwa przyczyniło się czczenie Diany, bogini-dziewicy
55

 

i powszechność jej kultu w Rzymie przedchrześcijańskim jak również jej odpo-

wiedniczki (Artemida) w Grecji klasycznej
56

. Historyk starożytności Gordon 

J. Laing wskazuje na świątynię Artemidy (jej rzymski odpowiednik to Diana) 

w Efezie jako miejsce powstania pierwszego kościoła ku czci Maryi
57

. Ta słynna 

świątynia (Artemizjon), zaliczana do 7 cudów świata, była najważniejszą bu-

dowlą starożytnego Efezu. Bazylika Panny Marii w Efezie pochodzi z IV w.  Do 

dzisiejszych czasów pozostała z niej tylko jedna kolumna. Paradoksalnie, wła-

śnie tam, w stolicy starożytnego kultu Artemidy i Diany, dokonało się histo-

ryczne uznanie Maryi, matki Chrystusa (Christotokos) jako Matki Boga (The-

otokos). Proces ten postępował od początku V w. n.e., w atmosferze zażartych 

                                                 
54

 J. Lipińska, M. Marciniak, Mitologia starożytnego Egiptu. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, Warszawa 

1985, s. 58.  
55

 A. Krawczuk, Mitologia starożytnej Italii. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, Warszawa 1984, ss. 168-

170. 
56

 M. Pietrzykowski, Mitologia starożytnej Grecji.  Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, Warszawa 1979, ss. 

119-122. 
57

 G. J. Laing, Survivals of Roman Religion. Wydawnictwo “Longmans”, Nowy York 1931, s. 93. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/Izyda
http://pl.wikipedia.org/wiki/Horus
http://pl.wikipedia.org/wiki/Maryja
http://pl.wikipedia.org/wiki/Jezus
http://encyklopedia.interia.pl/obiekty/cc.html?hid=118023
http://encyklopedia.interia.pl/obiekty/cc.html?hid=102834


22 

 

sporów pośród chrześcijan zamieszkujących Konstantynopol. Warto wspomnieć 

to wydarzenie, gdyż przyczyniło się do zapoczątkowania ery kultu maryjnego. 

Nowomianowany patriarcha Konstantynopola Nestoriusz (428 r.), wystą-

pił przeciw tytułowi Theotokos, używanemu już od przeszło stu lat, zalecając 

w jego miejsce; jako jedynie właściwe miano: „Rodzicielka Chrystusa”. Taką 

postawę Nestoriusza, współczesny marianista ks. E. Florkowski, tłumaczy nie-

właściwym pojmowaniem przez niego tajemnicy połączenia dwóch natur 

w Chrystusie
58

. Nestoriusz miał bowiem tendencję do zdecydowanego oddziela-

nia w Jezusie tego, co boskie, od tego, co ludzkie. Była to niebezpieczna here-

zja, gdyż według niej na krzyżu cierpiał nie Bóg, a człowiek, Chrystus tylko du-

chowo zjednoczony z Bogiem. Żarliwym obrońcą tytułu Maryi jako Bogarodzi-

cy był Św. Cyryl (375 – 444 r.), pisarz grecki, biskup Aleksandrii (Egipt). 

Ów spór podzielił tamtejszych chrześcijan na dwa obozy. Jedna z antago-

nistycznych grup optowała za tytułem Boża Rodzicielka (przewodził jej św. Cy-

ryl Aleksandryjski), inna odrzucała ten grecki tytuł twierdząc, iż jest on niesto-

sowny; bowiem jak twierdzili - Maryja zrodziła tylko człowieka, w którym 

oczywiście, jedynie zamieszkuje Bóstwo.  

Spór o tytuł poddawał więc w wątpliwość pobożność przede wszystkim 

tamtejszych mnichów, w szeregach których wzywanie Theotokos od dawna było 

czymś normalnym
59

. Celem rozwiązania tego problemu, cesarz Teodozjusz II za 

zgodą papieża Celestyna, zwołał w roku 431 sobór w Efezie, potępił Nestoriusza 

i usunął go z urzędu oraz  pomimo protestów;  usankcjonował wizerunek Maryi, 

nadając jej tytuł Matki Bożej. Zachowane  dokumenty tego soboru  świadczą 

o silnym już wtedy przejawie pobożności maryjnej w Kościele chrześcijańskim. 

„Jeśliby ktoś nie wyznawał, że Emmanuel jest prawdziwie Bogiem, a przeto, 

że Święta Dziewica jest Bogarodzicą (zrodziła bowiem według ciała Wcielone 

Słowo Boga Ojca) niech będzie wyłączony ze społeczności wiernych”
60

. Był to 

przełom w rozwoju myśli Kościoła, bowiem podany do wiary został pierwszy 

dogmat maryjny: „Święta Dziewica jest Matką Bożą (Theotokos), zrodziła bo-

wiem według ciała Słowo Boże”
61

. Dowodem na funkcjonowanie wśród chrze-

ścijan terminu „Boża Rodzicielka” (łac. Dei Genitrix) na długo przed soborem 

                                                 
58

 E. Florkowski ks., Matka Boża w nauce ojców kościoła. [w] Gratia plena. Studia teologiczne o Bogurodzicy. 

(red.) B. Przybylski o. OP, Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1965, s. 75. 
59

 K. Schatz, Sobory powszechne – punkty zwrotne w historii kościoła. Wydawnictwo WAM, Kraków 2000,  

s.47. 
60

 A. Perz ks., Magisterium kościoła o Matce Słowa Wcielonego. [w] Gratia plena. Studia teologiczne 

o Bogurodzicy. (red.) B. Przybylski o. OP, Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1965, s. 133. 
61

 K. Schatz, Sobory powszechne…, s. 49. 



23 

 

w Efezie jest najstarsza, znana dziś modlitwa maryjna Pod Twoją obronę (łac. 

Suub Tuum praesidium).  

"Pod opiekę miłosierdzia Twojego uciekamy się, o Boża Rodzicielko. 

Naszymi prośbami nie gardź  w potrzebach, 

lecz od niebezpieczeństwa wyrwij nas, 

Ty , która sama jesteś czysta [albo chwalebna] i błogosławiona"
62

. 

Powstanie powyższej antyfony datuje się na około III w. Papirus z jej 

greckim tekstem odkryto w 1917 roku w Egipcie, autorstwo natomiast  przypi-

suje się Św. Efremowi
63

.  

Od daty uznania świętości Maryi na Soborze w Efezie, maryjność  jest ce-

chą pobożności katolickiej. W dziejach kultury polskiej będzie miała ona miej-

sce szczególne.  

Począwszy od Soboru Efeskiego, wzrastał kult ludu chrześcijańskiego dla 

Maryi, wyrażając się w czci i miłości dla niej, we wzywaniu jej i naśladowaniu, 

zgodnie z jej własnymi proroczymi słowami: „Błogosławioną zwać mnie będą 

wszystkie narody, albowiem uczynił mi wielkie rzeczy On, który możny jest” (Łk. 

1,48 – 49)
64

. Poezja maryjna, zwłaszcza liturgiczna, bujnie rozwinęła się 

w pierwszych wiekach chrześcijaństwa, „...czego nie dostawało nauce, zostało 

dopełnione w poezji, pełnej w niezwykłe porównania i przenośnie”
65

. Kult ma-

ryjny rozwijał się w Bizancjum od czasu proklamowania dogmatów o Maryi na 

wspomnianym soborze w Efezie (431 r.), a potwierdzony został następnie na 

soborze w Chalcedonie (451 r.). Świadczy o tym również spora liczba świąt ma-

ryjnych praktykowanych od tamtych czasów. Wśród dwunastu wielkich świąt 

Kościoła w połowie V wieku n.e., aż 4 były poświęcone Bogurodzicy:  

- Zaśnięcie Najświętszej Maryi Panny (Wniebowstąpienie, 15 sierpnia), 

- Narodzenie Matki Bożej (8 września),  

- Wprowadzenie Maryi do świątyni (21 listopada),  

- Zwiastowanie Najświętszej Maryi Panny (25 marca).  

Wspomniane wyżej święta, jak i ogromna liczba innych lokalnych świąt 

związanych z kultem Maryi, od wieków są wyrazem wyjątkowej pobożności 

chrześcijan w różnych krajach i narodach Europy. Poza tym wskazać należy na 

                                                 
62

 J. Buxakowski ks., Najświętsza Maryja Panna w liturgii. [w] Gratia plena. Studia teologiczne o Bogurodzicy. 

(red.) B. Przybylski o. OP, Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1965, s. 95. 
63

  J. Pawelski ks., T.J., Maryja w pieśni. Wydawnictwo Księży Jezuitów, Kraków 1921, s. 7. 
64

 Konstytucja dogmatyczna o Kościele Soboru Watykańskiego II, (VIII rozdział -  O Najświętszej Maryi Pannie  

Matce Bożej w tajemnicy Chrystusa i kościoła). [w] Gratia plena. Studia teologiczne o Bogurodzicy. (red.)  

B. Przybylski o. OP, Księgarnia Św. Wojciecha Poznań 1965, s. XV. 
65

 H. Paprocki ks., Mariologia – wspólne źródło prawosławia i katolicyzmu. [w] Kult maryjny w kościele rzym-

sko-katolickim w Polsce i rosyjskim kościele prawosławnym. (red.) E. Smykowska, Wydawnictwo  „Novum”, 

Warszawa 1989, s. 9. 



24 

 

niezwykle rozbudowaną hymnografię w każdym oficjum roku liturgicznego. 

Składają się na nią pieśni ku czci Maryi Matki Bożej, zwłaszcza  krótkie hymny 

wywodzące się z tzw. akatystu w licznych jego przekładach i parafrazach.  

Formuła modlitwy Ave Maria w obowiązującym dziś kształcie złożona 

jest z trzech części : 

 słowa archanioła Gabriela „Bądź pozdrowiona łaski pełna Pan z Tobą” 

(Łk. 1,28), 

 słowa Elżbiety: „Błogosławionaś ty między niewiastami i błogosławiony 

owoc żywota Twojego” (Łk. 1,42), 

 słowa dodane w ciągu wieków: „Maryjo” – po „bądź pozdrowiona” ar-

chanioła, i „Jezus” – po słowach Elżbiety oraz reszta słów, poczynając 

od „Święta Maryjo” aż do „Amen”. Słowa te wypowiadane są dziś nie 

za Gabrielem czy Elżbietą – jak poprzednie – lecz od siebie, we wła-

snym imieniu, streszczając w nich wszystko, co o świętości Maryi zosta-

ło już wypowiedziane przy rozważaniu pełni Jej łaski
66

. 

Słowo „amen” (hebr. = niech się stanie), używane jest jako czasownik okre-

ślający czynność - wyrażenie woli ducha czy wiary, ale również w innym zna-

czeniu; np. jako rzeczownik (w odniesieniu do Boga: "To mówi Amen, Świadek 

wierny i prawdomówny, Początek stworzenia Bożego" Ap. 3, 14) lub jako przy-

słówek (zaprawdę
67

,  jest prawdą, naprawdę
68

). Jest formułą końcową większo-

ści modlitw katolickich. Pochodzi z Biblii, gdzie wypowiadane przez Jezusa 

oznaczało potwierdzenie prawdziwości jego wypowiedzi.  „Amen” pełni w mo-

dlitwach funkcję potwierdzającą, wiążącą wypowiadane słowa przez tego, który 

się modli kierując je do Boga. Poprzez końcowe amen, modlitwa staje się osobi-

sta
69

. 

2. Kompletny tekst łacińskiej formuły modlitewnej Ave Maria z oficjalnym tłumaczeniem na jez. polski 

Źródło treści słownej formuły modlitewnej znajduje się w Ewangelii św. 

Łukasza: „[...] posłał Bóg anioła Gabriela do miasta w Galilei, zwanego Nazaret, 

                                                 
66

 H. Paprocki ks., Mariologia…, s. 119. 
67

 R. Laurentin, Bądź pozdrowiona Maryjo., ss. 83-84. 
68

 H. Savonarola, O miłości Jezusa i inne pisma. Wydawnictwo „W drodze”, Poznań 2003, s. 160. 
69

 (por.) Ł. Kubiak, Msza Święta w pytaniach i odpowiedziach. Wydawnictwo „ Fronda”, Warszawa 2006, s. 47. 

Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum, 

Benedicta Tu in mulieribus 

Et benedictus fructus ventris Tui – Jesus. 

Sancta Maria Mater Dei, 

Ora pro nobis peccatoribus 

Nunc et in hora mortis nostrae. Amen. 

Zdrowaś Maryjo, łaski pełna, Pan z tobą, 

Błogosławionaś Ty między niewiastami  

I błogosławiony owoc żywota Twojego – Jezus. 

Święta Maryjo Matko Boża , 

Módl się za nami grzesznymi, 

Teraz i w godzinę śmierci naszej. Amen. 



25 

 

do Dziewicy [...], a Dziewicy było na imię Maryja. Anioł wszedł do Niej i rzekł: 

Bądź pozdrowiona, pełna łaski, Pan z Tobą” (Łk. 1, 26-27).  

Słowa te, cytowane przez Ewangelistę, są wstępem do Zwiastowania, 

w którym archanioł Gabriel zapowiada Maryi Dziewicy narodziny Syna Boże-

go.  Biblia wyjaśnia celowe wprowadzenie  słów następujących w dalszym cią-

gu modlitwy błogosławiona jesteś między niewiastami dla zharmonizowania 

tego opisu z Łk. 1,42
70

. Pomijane w niektórych kodeksach jako słowa archanioła 

Gabriela, podawane  są w następnych wersetach jako wypowiedź Elżbiety: 

„Wydała ona okrzyk i powiedziała: Błogosławiona jesteś między niewiastami 

i błogosławiony jest owoc Twojego łona”
71

. Śledząc dalsze wersety nowego te-

stamentu dowiadujemy się, iż Elżbieta poruszona przez Ducha Świętego 

z radością wyznaje, że odwiedziła ją matka jej Boga. Błogosławi Marię oraz 

błogosławi owoc jej łona
72

. Połączenie w jedną formułę słów anioła i pozdro-

wienia Elżbiety nastąpiło ok. XIII wieku.    

Pozdrowienie anielskie w znanej nam wersji Zdrowaś Maryjo w tłuma-

czeniach z języka greckiego (chaire kecharitomene), oznaczało dosłownie „ra-

duj się”, „wesel się”, mając swój odpowiednik hebrajski: „pokój z  tobą”. Anioł 

w Biblii zawsze zwiastuje radość, co jest cechą charakterystyczną każdej zapo-

wiedzi mesjańskiej, tak w Starym, jak i w Nowym Testamencie. Jest więc to 

w egzegezie teologicznej pozdrowienie, stanowiące równocześnie zachętę do 

radości
73

. 

Ewangelia, to w języku greckim Dobra nowina. W pierwowzorze grec-

kim Ewangelii Św. Łukasza, nie występuje imię Maria. „Pierwsza rzecz, jaką 

Łukasz mówi o Maryi, to ta, że posyłając do Niej anioła, Bóg nie zwrócił się 

do niej po imieniu. Nadał jej nowe imię. Nazwał Ją (po grecku) kecharitomene, 

które to słowo tłumaczymy tradycyjnie „pełna łaski” (łac. gratia plena). Anioł 

rzekł: Raduj się, szczególnie uprzywilejowana (wybrana), albo jak tłumaczymy 

zazwyczaj: Bądź pozdrowiona pełna łaski (Łk. 1,28). Maryja to kobieta prze-

mieniona przez łaskę”
74

. Znaczenie tej istotnej różnicy w stosunku do braku 

imienia własnego  Maria (hebr. Miryam) wyjaśnia Jan Paweł II w encyklice Re-

demptoris Mater
75

. Językiem Biblii Starego Testamentu jest język hebrajski, 

                                                 
70

 Biblia Tysiąclecia, wydanie III, Pallottinum, Poznań-Warszawa 1999, Łk. 1,28, s. 1180. 
71

 Tamże, s. 1181. 
72

 R. Popowski ks., Nowy Testament Przekład na Wielki Jubileusz Roku 2000. Komentarz do Łk 1,39-56, Oficy-

na Wydawnicza „Vocatio”, Warszawa 2000. 
73

 K. Winiarski ks., Matka najświętsza w Piśmie Św. [w] Gratia plena. Studia teologiczne o Bogurodzicy. 

(red.) B. Przybylski o. OP, Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1965, s. 41. 
74

 J. McManus, Błogosławioną zwać mnie będą. Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 2004, s. 24. 
75

 Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris Mater. O błogosławionej Maryi Dziewicy w życiu pielgrzymującego 

kościoła. Wydawnictwo „Znak”, Kraków 2003. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/Ewangelia
http://www.vocatio.com.pl/AboutCompanyPage.php?pro_name=O%20Wydawnictwie
http://www.vocatio.com.pl/AboutCompanyPage.php?pro_name=O%20Wydawnictwie


26 

 

a cały Nowy Testament powstał w języku greckim. Przekład łaciński tzw. Wul-

gata (z łac. verso vulgata – wydanie popularne) jest autorstwa św. Hieronima 

ze Strydonu i powstał w IV w. na zlecenie papieża Damazego I
76

. Natomiast na 

terenach dzisiejszego Izraela w czasach biblijnych posługiwano się powszechnie 

językiem aramejskim
77

. Był to język zbliżony do hebrajskiego, jednak bardziej 

rozpowszechniony we wschodniej części Cesarstwa Rzymskiego, który na po-

czątku I tysiąclecia stał się tzw. lingua franca. Był to język szerokich mas spo-

łecznych, ubogich ludzi; określający przedmioty codziennego użytku, narzędzia, 

żywność. Nie sposób było nim wyrazić uczuć, tego co wewnętrznie dokonało 

się w Maryi
78

.  

Wersety Ewangelii Św. Łukasza w jęz. greckim Tekst łaciński Vulgaty 

 

1:28 et ingressus ad eam dixit:  

    “ave, gratia plena Dominus tecum “ 

 

1:42 et exclamavit voce magna et dixit: 

“  benedicta tu inter millers et   

      benedictus fructus ventris tui”   

3. Tekst Pozdrowienia anielskiego i Słowa Elżbiety z Ewangelii Św. Łukasza w języku greckim i łacińskim 

Określenie lingua franca było pierwotnie używane przez Arabów 

i oznaczało wszystkie języki wywodzące się z łaciny
79

. Ta specyficzna gwara, 

złożona z elementów kilku języków basenu Morza Śródziemnego, tj. : francu-

skiego, włoskiego, greckiego, hiszpańskiego i arabskiego, używana była jeszcze 

na początku XX wieku w portach śródziemnomorskich. Przywodzi to na myśl 

powszechny charakter języka angielskiego we współczesnym nam świecie, 

obowiązującego dziś powszechnie, nie tylko w sferze biznesu. 

Pewne potoczne formuły komunikacji słownej stawały się w toku rozwoju 

cywilizacyjnego obowiązujące dla wszystkich. Grecy pozdrawiali się zazwyczaj 

poprzez zwrot „raduj się” – „chaire”. Żydzi zwykli pozdrawiać się słowami 

„pokój tobie” – „shalom”. Polski mariolog ks. F. Bogdan stwierdza, iż 

„…archanioł posłużył się najwidoczniej powszechną p.n.e. na wschodzie formu-

łą powitania, która brzmiała: Szalom, po grecku chaire (Xaire), w języku łaciń-

                                                 
76

 W. Kopaliński, Słownik mitów i tradycji…., s. 1313. 
77

 J. J. Nicolas, Życie Maryi Matki Bożej. Wydawnictwo „Ad Okulos”,  Warszawa – Rzeszów 2005, s. 125. 
78

 F. Mauriac, Życie Jezusa. Instytut Wydawniczy „PAX”, Warszawa 1979, s. 6. 
79

 G. O'Collins SJ, E. G. Farrugia SJ, Leksykon pojęć teologicznych i kościelnych z indeksem angielsko-polskim. 

Wydawnictwo WAM, Kraków 2002. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/Arabowie
http://pl.wikipedia.org/wiki/%C5%81acina
http://pl.wikipedia.org/wiki/Gwara
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk
http://pl.wikipedia.org/wiki/Morze_%C5%9Ar%C3%B3dziemne
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk_francuski
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk_francuski
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk_w%C5%82oski
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk_grecki
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk_hiszpa%C5%84ski
http://pl.wikipedia.org/wiki/J%C4%99zyk_arabski
http://pl.wikipedia.org/wiki/XX_wiek
http://pl.wikipedia.org/wiki/Port_morski
http://www.opoka.org.pl/slownik/leksykon-tk_index.html


27 

 

skim ave, to jest: Pokój tobie.[…] Dlatego właśnie należałoby zwrot ten prze-

tłumaczyć: Pokój tobie i wesele, czy: Bądź pozdrowiona i raduj się”
80

. Teolog 

ks. J. Buxakowski wskazuje na tzw. chairetyzmy, będące w  okresie Ojców Ko-

ścioła radosnymi aklamacjami maryjnymi, w których podejmowano anielskie 

chaire (ave) ze Zwiastowania. Nawiązywanie nimi do Maryi potwierdzają prace 

archeologiczne chrześcijańskiej świątyni w Nazarecie, zbudowanej ok. II-III
81

 

wieku w stylu wcześniejszym od bizantyjskiego (tzw. styl synagogalny). 

Na jednym z zachowanych fragmentów muru widnieje grecka inskrypcja Xaire 

Maria
82

. Poza papirusem Suub Tuum praesidium zaistniał zatem drugi niepod-

ważalny dowód na to, iż kult Maryi oraz wiara w moc jej wstawiennictwa, mają 

swoją genezę w najwcześniejszych czasach chrześcijaństwa
83

. Warto również 

wspomnieć, iż w okresie średniowiecza pojawiały się próby upatrywania 

w przekładzie łacińskim symbolicznego znaczenia słowa Ave. Czytane wspak 

jako eva prowadziło do wskazania analogii miedzy Maryją a biblijną Ewą
84

. 

Idea ta jednak nie znalazła kontynuatorów wśród badaczy duchownych ani 

świeckich. Pierwsza część dzisiejszej modlitwy Ave Maria (oba fragmenty 

z Ewangelii wg. Św. Łukasza: pozdrowienie anielskie i słowa Elżbiety – por. 

tab. nr 3) używana była już od IV w.  

Wspomniany teolog, ks. F. Bogdan twierdzi iż: „od VI do X wieku w źró-

dłach historycznych nie znajdujemy prawie śladu posługiwania się Pozdrowie-

niem anielskim  (łac. salutatio angelica) jako formułą modlitewną. Pojawia się 

ona w antyfonach Officium parvum
85

 od X wieku. W związku zaś ze wzrostem 

kultu Najświętszej Dziewicy Pozdrowienie zaczęło się pojawiać w brewiarzu 

mnichów w formie wersetów i responsoriów”
86

. Dzięki temu prawdopodobnie 

modlitwa, choć jeszcze łacińska; rozpowszechniła się wśród prostego ludu.  

„W zachodnim kościele antyfonę tę spotykamy w VII w. w formularzu na 

środę Suchych Dni Adwentowych jako offertorium, a później również 

w tekstach na uroczystość Zwiastowania. Przypuszcza się, że do IX wieku od-

mawiano ją w czystej biblijnej formie, a dopiero później dodano imiona Maryja 

(po słowie „zdrowaś”) i Jezus (w zakończeniu)”
87

.   

                                                 
80

 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie…, Wyd. „Spes”…, s. 32. 
81

 J. kard. Ratzinger, H. Urs von Balthasar, Maryja w tajemnicy kościoła, Wyd. WAM, Kraków 2007, s. 83. 
82

 J. Buxakowski ks., Najświętsza Maryja Panna…, s. 99. 
83

 V. Messori, Opinie o Maryi. Fakty, poszlaki, tajemnice. Wydawnictwo „Fronda”, Warszawa 2005, s. 196. 
84

 J. J. Kopeć, Bogurodzica w kulturze polskiej XVI wieku. Wydawnictwo „Polihymnia”, Lublin 1997, s. 232. 
85

 Officium parvum - jedna w form codziennych modlitw kościoła, obejmujących m.in. nabożeństwa do Matki 

Bożej (łac. officium - służba), (zob.) J. Harper., Formy i układ liturgii zachodniej od X do XVIII w. Musica Ja-

giellonica, Kraków 2002, s. 318. 
86

 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie…, Societe D‟editions…, s. 15. 
87

 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie…, Wyd. „Spes”…, s. 109. 



28 

 

Jeden z grona badaczy genezy różańca, o. Albert Enard twierdzi, iż  

z końcem X wieku upowszechniło się już użycie Ave Maria w zmienionej for-

mie: „... antyfona na ofiarowanie z czwartej niedzieli Adwentu, zgodnie 

z najdawniejszą tradycją poświęconą Maryi, przynosi nam łaciński tekst tej for-

muły (Ave Maria gratia plena) [...]. Antyfona ta została niewątpliwie zapoży-

czona ze mszy na Święto Zwiastowania, wprowadzonej w Rzymie pod koniec 

VII wieku”
88

.  Zatem można z dużym prawdopodobieństwem przypuszczać, iż 

wykrystalizowanie się formuły Pozdrowienia anielskiego, które w późniejszym 

okresie będzie funkcjonowało w świadomości wiernych odmawiających ją m.in. 

w różańcu jako Ave Maria; dokonało się na przełomie tysiącleci chrześcijań-

stwa. Do końca XV wieku używano w praktyce jedynie scalonych w jedno, 

słów archanioła z dodanym imieniem Maryja i słów Elżbiety. Z tego powodu 

znaleźć można różnice tekstowe w wielu utworach muzycznych z Ave Maria 

w tytule, powstałych w tym okresie. 

Należy zdać sobie sprawę, iż proces wprowadzania do użytku kościelnego 

zarówno formuł modlitewnych, jak i w ogóle całych prawd maryjnych, był za 

każdym razem powolny i długi. Tak było np. z dogmatem Wniebowzięcia Maryi 

i krystalizowaną przez setki lat wiarą Kościoła w Niepokalane Poczęcie, która 

przechodziła kolejne etapy od ogólnego wierzenia, aż po wyraźne i definitywne 

orzeczenie dogmatyczne
89

. Czołowy mariolog polski, o. OP Bernard Przybylski, 

pisał: „…nie da się przeprowadzić prawidłowej i obiektywnej egzegezy tekstów 

liturgicznych bez uwzględnienia Ducha epoki i środowiska ich pochodzenia, 

źródeł z których je zaczerpnięto, oraz współczesnych ich powstaniu wypowiedzi 

Magisterium (Najwyższy Urząd Nauczycielski, papieski i biskupi – przyp. auto-

ra)  i wyjaśnień teologii. Wówczas dopiero otrzymujemy rzeczywiste znaczenie 

danej formuły liturgicznej”
90

.  

Zwyczaj odmawiania Liturgii godzin Psałterza biblijnego w rozwoju mo-

dlitwy maryjnej Ave, odegrał istotną rolę. W realiach społecznych wczesnego 

średniowiecza, wśród duchowieństwa niższego szczebla oraz ludu świeckiego 

panował bardzo niski poziom wiedzy czy wręcz analfabetyzm
91

 (łac. illiterati). 

Warunkowało to korzystanie z Księgi Psalmów, wykluczając charakter po-

wszechny. Stąd zrodziła się potrzeba ułożenia modlitwy mogącej zastąpić Psał-

terz; modlitwą tą było początkowo Modlitwa Pańska. Taki zastępczy "psałterz" 

                                                 
88

 A. Enard o. OP, Różaniec. Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 1999, s.21. 
89

 B. Przybylski o. OP, Mariologia w całości teologii. [w] Gratia plena. Studia teologiczne o Bogurodzicy. 

(red.) B. Przybylski o. OP, Księgarnia Św. Wojciecha, Poznań 1965, s.25. 
90

 B. Przybylski o. OP, Mariologia w całości teologii, s. 19. 
91

 J. Kłoczowski, Dzieje chrześcijaństwa polskiego. Wydawnictwo Bertelsmann Media, Warszawa 2000, s. 190. 



29 

 

służył także mnichom, którzy nawet podczas pracy fizycznej mogli odmówić 

150 modlitw - tyle, ile jest psalmów w Psałterzu.  

Na terenach zachodniego chrześcijaństwa do jej odmawiania zaczęto 

używać sznurów modlitewnych. „Instrument ten o nazwie patenotre (Pater no-

ster) znany był braciom klasztornym, którzy używali go do odmawiania ofi-

cjum”
92

. Od XI wieku zaczęto praktykować także Psałterz Najświętszej Maryi 

Panny polegający na zastąpieniu Modlitwy Pańskiej poprzez Pozdrowienie 

anielskie: Ave Maria gratia plena, Dominus tecum (Łk 1,28). W zakonach 

wczesnego średniowiecza odmawiano je z pomocą trzymanego w ręku sznurka, 

a zawiązane na nim węzełki służyły do odliczania kolejnych Ave.  

Biskup paryski Odon w 1108 roku zarządził, aby księża nakłaniali wier-

nych do odmawiania oprócz modlitw Pater Noster i Credo również Ave Maria. 

Dowodzi to faktu, iż na początku XII wieku zwyczaj odmawiania Pozdrowienia 

anielskiego, w formule Ave Maria, musiał być już dobrze znany. Wśród ludu 

zakonnicy szerzyli różne nowe nabożeństwa do Matki Bożej, które polegały na 

odmawianiu określonej liczby Zdrowaś Maryjo ku czci radości czy też smutków 

Najświętszej Panienki. Tak franciszkanie zaczęli propagować nowe nabożeń-

stwo zwane „Koroną Siedmiu Radości”. Odmawianie kolejnych Ave porówny-

wano do róży, którą wierny ofiarowuje Maryi, jako wyłącznej Pani swojego ser-

ca. Każda wypowiedziana pięćdziesiątka stanowiła „koronę róż”, którą wierny 

symbolicznie wieńczył skroń Matki Bożej, a całość 150-ciu Pozdrowień stano-

wiła już cały ogród różany – rosarium. Stąd też wzięły się w użyciu, potoczne 

terminy: „koronka” i „różaniec”. 

Do Pozdrowienia anielskiego dodano w XII wieku także pozdrowie-

nie Elżbiety: Benedicta tu in mulieribus et benedictus fructus ventris tui (Łk. 

1,42). Psałterz Maryi spopularyzował tę modlitwę w następnych wiekach, sta-

nowiąc punkt wyjścia do utrwalenia się zwyczaju różańcowego, przy czym 

Zdrowaś kończono wtedy jeszcze w dalszym ciągu na słowach Elżbiety. Jednak 

Św. Bernard z Clairvaux (1153), jak również św. Tomasz (1274), św. Jan Bo-

nawentura (1274) i inni uczeni tej epoki, kończą swe komentarze na objawieniu 

słów archanioła i Elżbiety, nie wspominając o imieniu Jezus. Z biegiem czasu 

imię to zaczęto dodawać i kończono Pozdrowienie Anielskie słowami : „...owoc 

żywota Twojego Jezus. Amen” lub „Jezus Chrystus, Amen”
93

. Papież Urban IV 

(1261-1264) zatwierdził Pozdrowienie anielskie jako modlitwę, która oficjalnie 

                                                 
92

 A. Enard o. OP,  Różaniec.., s. 21. 
93

 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie..., Societe D‟editions..., s. 15. 



30 

 

w tym kształcie nie zmieniona przetrwała do połowy XVI wieku (Sobór Try-

dencki, 1545-63).  

Szerzącą się powszechnie w średniowiecznej Europie epidemię "czarnej 

śmierci", tłumaczono grzesznym trybem życia wiernych Kościoła. Spowodowa-

ło to powstawanie nowych formuł modlitewnych (pokutne, błagalne i in.). 

Zmiany te objęły również Pozdrowienie,  które połączono z prośbą skierowaną 

do Maryi o modlitwę: za nas grzesznych teraz i w godzinę śmierci naszej. Słowa 

owej prośby do Matki Bożej pojawiają się jako wersety modlitwy w następnych 

wiekach. Na przełomie XIII i XIV wieku zaczęła powstawać formuła modlitew-

na: Sancta Maria, ora pro nobis, a następnie z dodanym - nunc et in hora mortis 

nostrae, w czym główną zasługę miały  kolejne wydania Officium divinum 

(obowiązkowe modlitwy brewiarzowe) zakonu Kartuzów.  

Dominikanin Papież Pius V w 1568 roku, oficjalnie listem tzw. Motu pro-

prio, Consueverunt Romani Pontifices; zatwierdza tę formę jako jedyną w całym 

Kościele powszechnym włączając ją do Brewiarza Rzymskiego. Dopiero tam 

pojawia się też wezwanie kończące Pozdrowienie: Sancta Maria, Mater Dei, 

ora pro nobis, peccatoribus, nunc et in hora mortis nostrae (Święta Maryjo, 

Matko Boża...) przypisywane św. Bernardino ze Sieny (zmarł w 1564). Formuła 

ta przyjęła się w praktyce dołączona do Pozdrowienia anielskiego, nadając mo-

dlitwie podwójny charakter; uwielbienia i jednocześnie prośby skierowanej do 

Maryi. Jest to cecha charakterystyczna dla modlitw maryjnych.  

Jednym z najstarszych źródeł pełnej formuły modlitewnej są jednak za-

chowane do dziś pisma dominikanina Hieronima (Girolamo) Savonaroli (1452-

1498)
94

. Podobny w formie tekst łaciński używany był już wcześniej, w kaza-

niach innego dominikanina - Piotra Nigri (zm. 1484). Poniżej polski przekład 

z przełomu XV/XVI wieku: 

Zdrowa  Maryja, miłości pełna, Bóg z tobą, 

Błogosławiona ty między niewiastami 

I błogosławion owoc żywota twojego, Jezus 

Módl się za nami grzesznymi, 

Święta Maria, matuchna Boża najsłodsza, 

Ninie i czasu śmierci naszej. Amen
95

. 

 Dziedzictwo łacińskiej hymnografii maryjnej dostępne było w oryginalnej 

szacie językowej jedynie dla wąskich elit litterati , przez długi czas niemal wy-

łącznie duchownych. Dopiero schyłek XIV i początek XV stulecia poświadczają 

                                                 
94

 H. Savonarola, O miłości Jezusa…, ss. 143-162. 
95

 J. Buxakowski ks., Najświętsza Maryja Panna..., s. 115. 



31 

 

wprowadzenie do świątyń modlitw i śpiewów maryjnych w języku polskim
96

. 

Synod narboński w 1551 uznał formułę Święta Maryjo, Matko Boża, módl się za 

nami grzesznymi, a wspomniany już papież Pius V wprowadził do liturgii drugą 

część modlitwy Zdrowaś Maryjo (Święta Maryjo, Matko Boża…) i zamieścił 

znaną nam dziś pełną formę modlitwy w kapłańskim Brewiarzu Rzymskim, za-

lecając jej odmawianie wraz z Modlitwą Pańską przed każdą godziną brewia-

rzową
97

. Tym samym nadał jej publiczny charakter modlitwy kościelnej. Część 

trzecia połączona jest z dwiema pierwszymi imieniem Jezus, które w ten sposób 

stało się centrum tej modlitwy. 

 Formuła Ave Maria znalazła się także w tradycji odmawiania modlitwy 

Anioł Pański (łac. Angelus Domini), w odpowiedzi na głos dzwonów. Wprowa-

dził ją Franciszkanin - św. Jan Bonawentura. W Polsce zwyczaj ten znany był 

już w XIV wieku. We Francji król Ludwik XI (1461-1483) wydał zobowiązują-

ce wszystkich Francuzów zarządzenie, w którym nakazywał, by na znak dzwo-

nów w południe padali na oba kolana, czynili pobożne znaki krzyża i odmawiali 

Pozdrowienie anielskie dla utrzymania pokoju
98

.     

 Powstanie modlitwy Anioł Pański datuje się na przełom wieków XIII-

XIV. Nie jest jednoznacznie stwierdzone czy wyrosła ona z wieczornej i poran-

nej modlitwy za krzyżowców, praktykowanej w XI wieku, czy ze zwyczaju mo-

dlitwy ad ignitingium (wieczorne dzwonienie nakazujące gaszenie ogni), czy 

może ze zwyczajów zakonnych? Papież Kalikst III w 1456 roku nakazuje 

dzwonienie we wszystkich świątyniach katolickich co dzień w południe 

i odmawianie trzy razy Zdrowaś Maryjo w intencji zwycięstwa nad Turkami. 

[…] Anioł Pański stał się z czasem jedną z modlitw najbardziej rozpowszech-

nionych wśród chrześcijańskiego ludu
99

. Ten średniowieczny  obrzęd, aby 

o zmierzchu dzwonić w naczynia do przechowywania ognia, choć czysto świec-

ki, jednak utrwalił się jako zwyczaj odmawiania Angelus na dźwięk dzwonu. 

Rytuał ten stawał się coraz bardziej powszechny i z czasem był już mocno zako-

rzeniony w świadomości chrześcijan. Papież Grzegorz IX (1227-41) na począt-

ku XIII wieku zarządził, aby tradycją stało się odmawianie Pozdrowienie aniel-

skiego na dźwięk dzwonu, rano i wieczorem. Potwierdzenie tego zalecenia na-

stąpiło na Synodzie w Kolonii (1279 r.) Oczywiście, wtedy jeszcze bez słów 

Elżbiety, a jedynie Zdrowaś Maryjo łaski pełna, Pan z Tobą. Tradycję tę konty-

                                                 
96

 R. Mazurkiewicz, Polskie średniowieczne pieśni maryjne. Studia filologiczne. Wydawnictwo Naukowe Aka-

demii Pedagogicznej w Krakowie, Kraków 2002, s. 9. 
97

 J. Buxakowski ks., Najświętsza Maryja Panna...,  s. 118. 
98

 K. M. Żukiewicz o. OP, Rozmyślania o Matce bożej wg. Św. Tomasza z Akwinu. Wydawnictwo o.o. Domini-

kanów, Warszawa 1928, ss. 93-107. 
99

 J. Buxakowski ks., Najświętsza Maryja Panna…, s. 116. 



32 

 

nuowali członkowie zakonów franciszkańskich od czasów Św. Bonawentury. 

Jako zwierzchnik  zakonu w 1262 r., nakazał on swoim podległym braciom za-

konnym praktykę trzech  Zdrowaś..., rano i wieczorem. Podobnie w Anglii, 

w Exeter na synodzie biskupów w 1287 r. zalecono kapłanom propagowanie 

w swoich parafiach wśród wiernych, odmawianie tej modlitwy trzy razy dzien-

nie. Zwyczaj ten stał się tradycją w całej Europie. Trzy razy dziennie chrześcija-

nie odkładali codzienne zajęcia, aby wznieść swego ducha i kontemplować ta-

jemnicę miłosierdzia - Wcielenie Syna Bożego w łonie Dziewicy Maryi. Nie-

wątpliwie niektóre zwyczaje, jakie tradycyjnie towarzyszyły odmawianiu modli-

twy Anioł Pański, zostały już zniesione albo są ledwie dostrzegalne 

w dzisiejszym życiu. Musiały być to zapewne sprawy małej wagi, gdyż cała 

wartość kontemplacji, zwracającej się ku tajemnicy Wcielenia Słowa, znaczenie 

Pozdrowienia anielskiego, skierowanego do Najświętszej Dziewicy, błaganie 

o Jej miłosierne wstawiennictwo, pozostają niezmienione
100

. Od ponad tysiąca 

lat dla większości ludzi stałe punkty w codziennym obrządku - poranek, połu-

dnie i wieczór - wyznaczają fazy ich działalności z uwzględnieniem przerw po-

święconych właśnie modlitwie. Modlitwa ta podlegała w kolejnych stuleciach 

wielu przeobrażeniom.   

Praktykę modlitwy wiązano również z odpustami. Odmawianie Anioł 

Pański w okresie ostatnich wieków przed schizmą (1517 r.), było powszechnie 

polecane przez papieży w zamian za odpusty: cząstkowy – otrzymywany przy 

każdym odmawianiu, a zupełny – raz w miesiącu, pod zwykłymi warunkami. 

Na możliwość taką, jako pierwszy, wskazał papież  Jan XXII w swojej bulli 

z 1318 r., wydanej w Awinionie. Dokument ten stanowi niewątpliwie kolejny 

ważny krok w utrwaleniu tradycji tej modlitwy, pomimo że nie wskazuje jeszcze 

na konkretny sposób odmawiania Ave Maria (w formule modlitwy Angelus Do-

mini). Decyzją papieża Piusa V w drugiej połowie XVI w. opublikowano tzw. 

małe oficjum Matki Bożej (wprowadzone do użytku przez benedyktynów 

z Monte Cassino już ok. X wieku)
101

, w którym obok wielu psalmów i hymnów 

znajduje się tez Pozdrowienie anielskie w jego aktualnej formie: „Kiedy rano, 

w południe i wieczorem słyszymy bicie dzwonów, mówimy: Angelus Domini 

nuntiavit Mariae et concepit de Spiritu Sancto. Ave Maria... Ecce ancilla Domi-

ni, fiat mihi secundum verbum tuum. Ave Maria... Et  Verbum caro factum est 

et habitavit in nobis. Ave Maria... 15 dni odpustu zyskują ci, którzy odmawiają 

                                                 
100

 L. Scheffczyk kard., Maryja Matka..., ss. 259-264. 
101

 J. Buxakowski ks., Najświętsza Maryja Panna…, s. 109. 



33 

 

tę modlitwę pobożnie”
102

. Obecna formuła Anioł Pański ustaliła się za czasów 

św. Piusa V (1566-72). Werset i modlitwa końcowa zostały dodane później.  

Tekst formuły modlitewnej Anioł Pański z antyfoną Ave Maria przedsta-

wiono w poniższej tabeli: 

V.: Angelus Domini, nuntiavit Mariae. 

R.: Et concepit de Spiritu Sancto. 

Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum.  

Benedicta tu in mulieribus,  

 et benedictus fructus ventris tui, Jesus.  

     Sancta Maria, Mater Dei, ora pro nobis peccato-

ribus, nunc, et in hora mortis nostrae.  

   Amen. 

V.: Ecce ancilla Domini. 

R.: Fiat mihi secundum verbum tuum. 

  Ave Maria, gratia plena... 

V.: Et Verbum caro factum est.  

R.: Et habitavit in nobis.  

Ave Maria, gratia plena... 

V.: Ora pro nobis, sancta Dei Genetrix. 

R.: Ut digni efficiamur promissionibus Christi. 

P.:  Oremus. Gratiam tuam, quaesumus, Domine, 

mentibus nostris infunde; ut qui, angelo nuntiante, 

Christi Filii tui incarnationem cognovimus, er pas-

sionem eius et crucem,    ad resurrectionis gloriam 

perducamur.  

Per eundem Christum Dominum nostrum. 

R.: Amen 

P.: Anioł Pański zwiastował Pannie Maryi. 

W.: I poczęła z Ducha Świętego. 

  Zdrowaś Maryjo, łaski pełna, Pan z Tobą.  

Błogosławiona Ty między niewiastami  

i błogosławiony owoc żywota Twojego, Jezus.  

Święta Maryjo, Matko Boża, módl się za nami 

grzesznymi, teraz i w godzinie śmierci naszej.  

   Amen. 

P.: Oto ja, służebnica Pańska. 

W.: Niech mi się stanie według słowa Twego. 

        Zdrowaś Maryjo, łaski pełna... 

P.: A Słowo stało się ciałem. 

W.: I mieszkało między nami. 

        Zdrowaś Maryjo, łaski pełna... 

P.: Módl się za nami, święta Boża Rodzicielko. 

W.: Abyśmy się stali godnymi obietnic Chrystusowych. 

P.:  Módlmy się: Łaskę Twoją prosimy Cię Panie, 

 racz wlać w serca nasze, abyśmy którzy za zwiasto-

waniem anielskim Wcielenie Chrystusa, Syna Twego 

poznali. Przez Mękę Jego i Krzyż do chwały zmar-

twychwstania byli doprowadzeni.  

Przez Chrystusa Pana naszego. 

W.: Amen. 

4. Tekst łacińskiej formuły modlitewnej Anioł Pański z oficjalnym przekładem na jęz. polski 

     Papież  Benedykt XIV oficjalnie w swoim breve z 14 października 1742 r. 

oświadczył, że werset i końcowa modlitwa stanowią cześć integralną Angelus 

Domini i muszą być odmawianie w całości, jeśli mają skutkować uzyskaniem 

odpustu. „Anioł Pański nie wykracza poza treści biblijne; trzy krótkie wezwania 

chrystocentryczne mówią o zwiastowaniu Najświętszej Dziewicy wcielenia Sy-

na Bożego, Jej przyzwoleniu oraz dokonaniu się wcielenia. Dodane trzy Zdro-

waś pozwalają nam zatrzymać się przy człowieku, w którym ten cud się dokonał 

i jakby poddać się jego promieniowaniu. Każdy chrześcijanin, jeżeli miano to 

ma nosić, modląc się tak wie, że wcielenie Słowa dotyczy go osobiście, w nim 

także powinno się ono dokonać”
103

. Pomimo istniejącej już tradycji odmawiania 

                                                 
102

 Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi kościoła. (red.) A. Hartliński, Księgarnia Św. Wojciecha, 

Poznań 1989, VIII. 16. 
103

 H. U. von Balthazar, Maryja w nauce i pobożności kościoła. [w] Dlaczego właśnie Ona? Soborowa teologia  

maryjna. (red.) W. Łaszewski ks. Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 1991, s. 50. 



34 

 

powyższej modlitwy, zasadę odmawiania jej w południe wprowadził dopiero 

wspomniany Kalikst III (1455-1458). Nakazując owo trzykrotne dzwonienie na 

Anioł Pański w ciągu dnia, aby mobilizować wiernych i otrzymać pomoc Bożą 

na czas wojny; w pewnym sensie papież wykorzystał ją również propagandowo, 

o czym wspomniano już wcześniej. Zwyczaj ten szybko się rozprzestrzenił.  

Papież Benedykt XIV w połowie XVIII wieku polecił, aby w czasie 

Wielkanocy w formule Angelus Domini, zastąpić Ave Maria modlitwą Regina 

coeli (łac. = Królowa niebios). Nie przyjęła się ona w tradycji, pozostała nato-

miast ta, która obowiązuje do dziś w okresie 50 dni Wielkanocy. Do dziś Zdro-

waś Maryjo jest odmawiane trzy razy dziennie w wielu ośrodkach katolickich, 

co zawsze poprzedzone jest biciem dzwonów. Sanktuaria maryjne w Polsce są 

miejscami szczególnej dbałości o kultywowanie tego obrządku.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 

 

1.3. Tradycje kultu maryjnego 

Kult Najświętszej Marii Panny jest od  wieków jednym z najbardziej charakte-

rystycznych elementów chrześcijaństwa na ziemiach polskich. Liczne dzieła li-

terackie, plastyczne i muzyczne sławiły i nadal sławią Matkę Boga.  

„Odtąd bowiem zwać mnie będą błogosławioną wszystkie narody, gdyż 

wielkie rzeczy uczynił mi Wszechmocny” - słowa te, wypowiedziane przez Ma-

ryję i zapisane w Ewangelii wg św. Łukasza, spełniają się na przestrzeni stuleci 

w życiu codziennym i w sztuce. Sanktuaria maryjne i ich działalność, specjalne 

nabożeństwa, teksty liturgiczne, niezliczone prezentacje  Madonny z Dzieciąt-

kiem w malarstwie i rzeźbie, oraz cała polska pieśniowa twórczość na przestrze-

ni wieków i największy nasz zabytek – „Bogurodzica” - dają wyobrażenie o ska-

li i głębi tego zjawiska w Polsce.  

Istotne w tym kontekście jest to, co zdaje się być może najważniejsze 

i podstawowe: wiara wielu ludzi w możliwość otrzymania pomocy i łask od Ma-

ryi Matki Kościoła. To wynik wielowiekowej refleksji teologicznej wśród ludu, 

nad życiem i powołaniem Matki Bożej. Właśnie to tradycyjne nastawienie leży 

u podstaw bogactwa kultu Najświętszej Marii Panny w Polsce. Oczywiście kul-

tura europejska daje również szereg przykładów dzieł muzycznych różnych 

epok i stylów, poświęconych Matce Boskiej, jednak w żadnym innym kraju kult 

maryjny nie pozostaje przez wieki tak niezmienny jak w Polsce i nigdzie indziej 

nie jest tak mocno manifestowany przez cały naród. Kult Maryi Królowej Polski 

jest cechą, która zdecydowanie odróżnia Kościół katolicki w Polsce od innych 

wyznań chrześcijańskich, choć kultywowanie postaci Maryi ma ogromną wagę 

nie tylko w Polsce. Szczególne znaczenie tej czci w naszym kraju wypływa z 

faktu, iż w wielu trudnych momentach historycznych był on jedynym nośnikiem 

patriotyzmu.  

Nabożeństwa do Najświętszej Maryi Panny opierają się, jak cała liturgia, 

na Słowie Bożym. „Liturgia to przyjęty przez kościół wyraz jego wiary […] 

ukazuje zwykle rzeczywistości nadprzyrodzone w formie konkretnej, a często 

modlitewnej lub symbolicznej”
104

. Kult i liturgia chrześcijańska w ciągu setek lat 

poświęcały Maryi liczne modły i obrzędy. Tradycją modlitewną od schyłku śre-

dniowiecza stały się tzw. koronki. Cykle owych modlitw do radości i boleści 

Maryi wg. instrukcji zakonnych, (nabożeństwa maryjne zainicjowano w zako-

nach, przede wszystkim franciszkańskich) odmawiane były na klęczkach przed 

                                                 
104

 B. Przybylski o. OP, Mariologia w całości teologii…,  s. 19. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/Maryja
http://pl.wikipedia.org/wiki/Ko%C5%9Bci%C3%B3%C5%82_Katolicki


36 

 

obrazem Bogarodzicy i przy zapalonej świecy
105

. Do dziś przy wspomnieniu 

każdej tajemnicy z życia Matki Boskiej odmawia się dziesięć Zdrowaś Maryjo.

 Kościół katolicki w Polsce w roku liturgicznym obchodzi jedenaście świąt 

maryjnych. Zarówno pierwotnie, jak i dziś, podczas nabożeństw świąt liturgicz-

nych czczona jest jedna z prawd lub wydarzeń biblijnych. Podczas uroczystości 

Zwiastowania Pańskiego (25 III) czytany jest fragment Ewangelii wg. Św. Łu-

kasza (1,26–38) – opis Zwiastowania, w tym, pierwsza część modlitwy Ave Ma-

ria (pozdrowienie anielskie); w czasie święta Nawiedzenia Najświętszej Maryi 

Panny (31 V), rozpoczynającego nowy rok liturgiczny - fragment Pisma Św. 

(Łk. 1,39–56), który stanowi drugą część Ave Maria (pozdrowienie Elżbiety). 

21 listopada Święto Ofiarowania Najświętszej Panny  

8 grudnia Uroczystość Niepokalanego poczęcia Najświętszej Maryi Panny  

1 stycznia Uroczystość Bożej Rodzicielki Maryi 

25 marca Uroczystość Zwiastowania Pańskiego 

3 maja  Uroczystość Najświętszej Maryi Panny Królowej Polski 

Poniedziałek po Zesłaniu Ducha Świętego Święto Najświętszej Maryi Panny Matki Kościoła 

31 maja Święto Nawiedzenia Najświętszej Maryi Panny 

15 sierpnia Uroczystość Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny
106

 

26 sierpnia Uroczystość Najświętszej Maryi Panny Częstochowskiej 

8 września Święto Narodzenia Najświętszej Maryi Panny  

7 października Wspomnienie Najświętszej Maryi Panny Różańcowej 

5. Zestawienie Świąt Maryjnych Kościoła Rzymsko-Katolickiego w Polsce (wg. kalendarza gregoriańskiego)107 

Historia rozkwitu kultu Maryi w Polsce wiąże się z okresem kontrrefor-

macji. Jednak na ziemiach polskich miał on swoją ustabilizowaną tradycję 

znacznie wcześniej. Powszechnie uważa się, iż pobożność maryjna zapoczątko-

wana była z nastaniem epoki Jagiellonów i przybyciem obrazu Matki Boskiej 

Częstochowskiej. Jednak pamiętać trzeba, iż w średniowieczu na ziemi chełmiń-

skiej rozwój kultu NMP należy przypisać zakonowi krzyżackiemu
108

. 

Kult maryjny przenieśli na ziemie polskie mnisi - najpierw benedyktyń-

scy, których ślady bardzo wczesne przyjmuje się z coraz większą pewnością, 

potem Kanonicy Regularni, którzy zjawili się u nas prawdopodobnie już w XI 

                                                 
105

 R. Mazurkiewicz, Polskie średniowieczne pieśni maryjne…, s. 119. 
106

 Jest to najstarsze święto maryjne obchodzone przez Kościół. W kościele wschodnim jako Zaśnięcie N.M.P 

(por.) V. Messori, Opinie o Maryi. Fakty, poszlaki, tajemnice. Wydawnictwo „Fronda”, Warszawa 2005, s. 110. 
107

 Liturgia katolicka obchodzi również święto Imienia Maryi; 12 września, dla upamiętnienia zwycięstwa nad 

Turkami pod Wiedniem w 1683 r. 
108

 W. Rozynkowski, Maryja historii i  tradycji diecezji toruńskiej. [w] Sanktuaria Maryjne Diecezji Toruńskiej, 

(red.) M. Mróz i W. Rozynkowski, Toruńskie Wydawnictwo Diecezjalne, Toruń 2003, s. 19. 



37 

 

wieku. Mnisi przynieśli z sobą te formy kultu maryjnego, jakie w tamtym czasie 

były w użyciu w ich zachodnich środowiskach. Wyraźne ślady pierwszego 

Zdrowaś Maryjo pochodzą z połowy XI wieku
109

. Katecheza społeczna 

w okresie chrystianizacji na terenach misyjnych, jakimi między innymi były te-

reny dzisiejszej Polski, skupiała się na podstawowych prawdach wiary. Jedną ze 

sztandarowych było Boże Macierzyństwo i Dziewictwo.  

Podstawy naukowe liturgicznego kultu Maryi dał Św. Tomasz z Akwinu. 

Wypływa z nich nakaz oddania najwyższego szacunku człowiekowi z tytułu je-

go podobieństwa do Boga. Właśnie owe cechy ludzkie, uświęcone w wizerunku 

Maryi, wzmagały ludową pobożność maryjną w okresie średniowiecza
110

. „Kraj 

nasz właściwie już od czasu przyjęcia chrześcijaństwa zaznawał szczególnej 

opieki Bogurodzicy i jego wiara formowała się niejako w Jej szkole. Do wier-

nych słabo przemawiała sama doktryna, wykładana w językach obcych, jako że 

pierwszymi misjonarzami na naszych ziemiach byli cudzoziemcy, nie znający 

języka polskiego, a w kościele panowała łacina, której też nie rozumiano’
111

. 

Poza kościołem oraz w pozaliturgicznych nabożeństwach posługiwano się języ-

kiem polskim. Przykładem są polskie wersje tłumaczonych z łaciny modlitw, 

niektóre z nich zostały utrwalone w pieśniach. Łacińska formuła Ave Maria 

również ma swój polski odpowiednik. „Z początku XVI w. przechowała się 

pieśń Zdrowa bucz Maria, dzisiejsza (II poł. XIX w. – przyp. autora) pieśń ad-

wentów Zdrowa bądź Marya, przełożona prawdopodobnie z czeskiego tłuma-

czenia łacińskiego hymnu (antyfona) Ave Hierarchia”
112

. Znane są utwory chó-

ralne polskich autorów (m.in. S. Moniuszko) z wykorzystaniem tego tekstu, 

a nawet w zestawieniu polskiego tekstu pieśni pod łacińskim tytułem
113

. Oczy-

wiście nie sposób przecenić w kontekście rozwoju kultu maryjnego na ziemiach 

polskich, wspomnianego już faktu pojawienia się na Jasnej Górze „Cudownego 

Obrazu NMP”. Podczas obrony Jasnej Góry przed Szwedami w 1656r., 

a zwłaszcza w następstwie tego zwycięstwa, kult Maryi uzyskał rangę narodo-

wą. Król Polski, Jan Kazimierz 1 kwietnia 1656 r. złożył we Lwowie swe śluby, 

po raz pierwszy publicznie nazywając Matkę Bożą Królową Korony Polskiej. 

                                                 
109

 F. Bogdan ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie..., Wyd. „Spes”, s. 19. 
110

 M. Grabmann ks., Wstęp do Sumy Teologicznej św. Tomasza z Akwinu.  Wydawnictwo o.o. Dominikanów, 

Lwów 1935, s. 165. 
111

 M. Tarnawska, Polska Królestwem Maryi. Zgromadzenie Księży Marianów, Prowincja N. M. P. Matki Miło-

sierdzia Apostolat Maryjny, Lower Bullingham, Hereford 1982, s. 11. 
112

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce polskiej…, s. 10) 
113

 (zob.) Ave Maria, [w] Dwie pieśni Marjańskie. op. 14. na chór mieszany a cappella. (red.) W. Gieburowski, 

Edition K. T. Barwicki, Poznań 1929.  

http://pl.wikipedia.org/wiki/Jan_Kazimierz
http://pl.wikipedia.org/wiki/1656


38 

 

Symbolika religijnej treść ślubów lwowskich weszła tym samym na stałe do tra-

dycji narodu
114

.  

„Cudowny Obraz” stał się symbolem 

kultu. Jeszcze trzysta lat przed 

wspomnianą obroną klasztoru jasno-

górskiego, nikt nie mógł  przewi-

dzieć, że obraz ten będzie odgrywał 

doniosłą rolę w całej historii narodu 

polskiego. Stał się on niejako „rękoj-

mią” kultu maryjnego w obliczu 

widma utraty niepodległości i upadku 

państwa. Moment pojawienia się 

w Polsce obrazu (XIV w.) był szcze-

gólnym splotem okoliczności. Koń-

czyła się epoka piastowska, 

a nadchodziła nowa, o innym charak-

terze społecznym i politycznym.  

Epoka Jagiellonów, tak owocna 

w swym wszechstronnym rozkwicie 

zapoczątkowana została w osobie in-

nej „matki” – Królowej Jadwigi. 

  

Osoba „Kobiety na tronie”, 

w oczach prostego ludu utożsamiana była z wizerunkiem Maryi i to ku niej 

z większą śmiałością zwracały się serca i modlitwy wiernych. To szczególne 

zrządzenie opatrzności trwale przekształciło pobożność narodową w nurt maryj-

ny. 

Obraz Maryi w klasztorze Paulinów w Częstochowie był wielką święto-

ścią królewskiej rodziny Jagiellonów. „Czciła go i zdobiła królowa Jadwiga, 

czcił i otaczał pieczołowitą opieką król Władysław Jagiełło, a wszyscy jego sy-

nowie i wnukowie pielgrzymowali do tego świętego miejsca wraz z całym dwo-

rem. Wielki kult Bogurodzicy u św. Kazimierza Jagiellończyka rozwijał się 

w cieniu Matki Boskiej Jasnogórskiej; w Jej zapleczu wreszcie formowało się 

oblicze ogromnego kultu maryjnego w starej stolicy Polski, Krakowie wraz 

                                                 
114

 B. Janiszewska - Mincer, Kult Matki Boskiej w życiu Króla Jana II Kazimierza. [w] Matka Boska w życiu 

i twórczości wielkich Polaków, t.  I. (red.) T. Herrmann ks., Centralny Ośrodek Apostolatu Maryjnego, Warsza-

wa 1995, s. 14. 

6. Obraz Matki Boskiej Częstochowskiej 

 



39 

 

z jego uniwersytetem”
115

. Na takim gruncie przemian społeczno - politycznych 

zaobserwować można stale rosnące znaczenie kultu, co mnożyło liczbę piel-

grzymów z bogatych dworów magnackich odwiedzających sanktuaria maryjne. 

Dodatkowo splendor nabożeństw i uroczystości celebrowanych ku czci Maryi 

utrwalał w narodzie poczucie przynależności i potrzebę polecania się Jej opiece. 

Król Władysław IV był wielkim czcicielem kultu Matki Boskiej Częstochow-

skiej
116

, nakazał Ojcom Jezuitom praktykowanie nabożeństw do Najświętszej 

Maryi Panny w całym królestwie polskim
117

. W 1671 roku król Michał Korybut 

Wiśniowiecki umieścił godło Polski na cudownym wizerunku Matki Bożej 

z Rokitna w miejscowości Gołąb, koło Lublina.  

Do dziś czczone są obrazy Maryi w takich miejscach jak: Kalwaria Ze-

brzydowska, Licheń, Lipy, Gietrzwałd, Łęgowo k. Pruszcza Gdańskiego, Lu-

szyn k. Łowicza, Obrzycko k. Szamotuł, Kalsko k. Rokitna, Grodzisk Wlkp. 

i Koszuty Małe k. Słupcy. Wielu ludzi odwiedza wciąż przydrożne kaplice i oł-

tarze poświęcone Matce Bożej, by trwać przez moment w modlitwie z głęboką 

wiarą w szczególną moc wstawiennictwa Maryi u Boga.  

Jan Paweł II wspominał często jak wiele zawdzięcza pobożności maryjnej 

i zawierzeniu Matce Bożej. Umieścił hasło Totus Tuus i literę „M” w godle pa-

pieskim
118

. Słowa te zaczerpnięte są ze sztandarowego modlitewnika katolickie-

go, autorstwa św. Ludwika M. Grignon de Montfort:  

„Tutus Tuus ego sum et omnia mea Tua sunt. Accipio Te in mea omnia.  

Praebe mihi cor Tuum, Maria”  

(Oto jestem cały Twój i  wszystko, co moje, Twoim jest. 

 Przyjmuję Cię za całe moje dobro. Daj mi Serce Twoje, Maryjo)
119

. 

Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gentium, cały rozdział po-

święca Maryi; „… macierzyńska zaś rola Maryi w stosunku do ludzi żadną mia-

rą nie przyćmiewa i nie umniejsza tego jedynego pośrednictwa chrystusowego, 

lecz ukazuje jego moc” (Lumen gentium, 60)
120

. Jan Paweł II w szóstej encykli-

ce Redemptoris Mater
121

, wyeksponował „macierzyńskie pośrednictwo” Maryi 

i troszcząc się o uniknięcie dwuznaczności nazwał je „pośrednictwem 

                                                 
115

 M. Tarnawska, Polska królestwem Maryi…, s. 10. 
116

 B. Janiszewska - Mincer, Kult Matki Boskiej…, s. 5. 
117

 L. M. Grignon de Montford, Traktat o doskonałym nabożeństwie do Najświętszej Maryi Panny. Fundacja 

„Nasza Przyszłość”, Szczecinek 2000, s. 170. 
118

 V. Messori, Opinie o Maryi…, s. 287. 
119

 Jan Paweł II, Dar i tajemnica. W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich. Wydawnictwo WAM, 

Kraków 2005, s. 30 
120

 Sobór Watykański II, Dokumenty soborowe. Konstytucja dogmatyczna Kościoła Lumen gentium. (KK 60), 

Pallottinum,  Poznań 2002. 
121

 Jan Paweł II, Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II. Wydawnictwo „Znak”, Kraków 2003, s. 45. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/Micha%C5%82_Korybut_Wi%C5%9Bniowiecki
http://pl.wikipedia.org/wiki/Micha%C5%82_Korybut_Wi%C5%9Bniowiecki
http://pl.wikipedia.org/wiki/Micha%C5%82_Korybut_Wi%C5%9Bniowiecki
http://pl.wikipedia.org/wiki/Liche%C5%84
http://pl.wikipedia.org/wiki/Liche%C5%84


40 

 

w Chrystusie” oraz „pośrednictwem przez uczestnictwo” (RM, 38)
122

. W myśl 

tradycji katolików Maryja oręduje u Boga, wstawia się za wiernymi i jest Po-

średniczką modlitw kierowanych do Niego. W rozumieniu katolików Maryja 

wraz z nimi modli się do Boga.  

Teolog moralny Jim McManus stwierdził, iż mówienie, pisanie czy na-

uczanie o Maryi nie zmierza do skupiania uwagi ludzi na Niej samej, ale dąży 

do poznania Jezusa Chrystusa. „Mówienie o Maryi Matce Jezusa, zachęca do 

głębszego nawrócenia serca”
123

. Taka jest od wieków treść wiary, odzwiercie-

dlona w krótkich słowach pokornej modlitwy  Ave Maria.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
122

 S. De Fiores, Kim jest dla nas Maryja. Edycja Św. Pawła, Częstochowa 2003, ss. 52–53. 
123

 J. McManus, Błogosławioną zwać mnie będą…, s. 9. 



41 

 

ROZDZIAŁ II                

Motet - geneza i rozwój formy  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Motet jest jedną z najstarszych i nadal stosowanych wielogłosowych form wo-

kalnych. Pojawił się w XIII w. odgrywając następnie epokową rolę w muzyce  

średniowiecza i  renesansu. Wielokrotne zmiany stylistyczne w ciągu kilku stu-

leci nie zmieniły faktu, iż był czynnikiem decydującym o rozwoju techniki wie-

logłosowej, pozostając niezmiennie w praktyce wykonawczej do czasów nam 

współczesnych.  Niewątpliwie w każdej epoce wyłonić można  wiodący gatu-

nek, który decydował o jej stylistyce, a który jednocześnie był inicjatorem for-

mowania się innego gatunku. Motet jako wiodący gatunek renesansu oddziały-

wał bezpośrednio na mszę jak również madrygał czy pieśń
124

. Funkcjonujące 

dziś w muzyce określenie styl motetowy oznacza styl charakterystyczny dla wy-

kształconych w renesansie, głównych form muzyki religijnej, czyli motetu i 

mszy. Styl ten nacechowany jest polifoniczną  budową przeimitowaną (gr. 

πολυφωνία polyphonia - wiele głosów) z fragmentami homofonicznymi, utrzy-

manymi w kontrapunkcie nota contra notam (łac. punctus contra punctum 

w dosłownym tłumaczeniu: nuta przeciw nucie),  a także zawartą w nich treścią 

religijną, wyrażoną zazwyczaj w języku łacińskim
125

.    

Epoka średniowiecza to okres nasilającego się kultu maryjnego w Euro-

pie. Szczególną rolę w muzyce odgrywała wtedy rymowana sekwencja łacińska 

Stabat Mater dolorosa (Stała Matka boleściwa), stanowiąca materiał tekstowy 

do wielu ówczesnych utworów muzyki kościelnej. Jednak impuls do działań 

twórczych i prób wyrażenia swojego subiektywnego stosunku do Matki Bożej 

dało wielu generacjom kompozytorów również pozdrowienie archanioła Gabrie-

                                                 
124

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy wokalne. PWM, Kraków 1984, s. 21. 
125

 (zob.) J. Tokarski  (red.), Słownik wyrazów obcych. PWN, Warszawa 1980. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/%C5%81acina


42 

 

la, utrwalone słowami Ave Maria, według przekładu Pisma Św. - łacińskiej 

Wulgaty. Formuła ta zaistniała początkowo  tylko w postaci motetu,  

w późniejszym okresie rozwoju muzyki również w formie lirycznej pieśni solo-

wej lub  innej większej formy wokalno instrumentalnej, a także świeckiej.  

 Nazwa motet powiązana jest z genezą kształtowania się tej formy. Pier-

wotny jej kształt wyłonił się na drodze „tekstowania” głosów wokalnych ,czyli 

zaopatrywania w tekst słowny melizmatów chorału. Wielogłosowa tradycja wy-

konawcza oparta była na fundamencie średniowiecznych śpiewów chorałowych, 

ewoluujących na początku XIII w. w kierunku kunsztownego przesycania 

ozdobnikami, tradycyjnie wtedy solowo wykonywanych  melizmatycznych par-

tii wokalnych.  

Z pierwszymi przejawami nowej techniki wielogłosowej organum spoty-

kamy się w szkole St. Martial w Limoges. Polegała ona na prowadzeniu począt-

kowo dwóch głosów (dolny, wzięty z chorału vox pryncipalis prowadzony 

w równym rytmie) kwartami lub kwintami równoległymi (diafonia basilica). 

Nieco później w układzie trzygłosowym dochodziła jeszcze równoległa oktawa 

(podwojenie) jednego z głosów. Vox princypalis utrzymując równe wartości 

rytmiczne zatracał  naturalny przebieg melodii chorałowej, natomiast dźwięki 

vox organalis (wyższy głos swobodnie dokomponowany - duplum) przebiegały 

w drobnych wartościach, tworząc melizmaty.   

Chorał i organum w praktyce wykonawczej występowały zgodnie, przy 

czym „nowa” technika organum (gr. órganon - narzędzie) początkowo była je-

dynie swego rodzaju wstawką do śpiewów jednogłosowych. Wielogłosowy 

śpiew innego znaczącego ośrodka muzycznego średniowiecza - szkoły Notre 

Dame w Paryżu - utrwalał w wykonawstwie model polegający na rytmicznym 

opracowywaniu pewnych melizmatycznych odcinków chorału w tzw. talea (fr. 

taille – odcinek)
126

.   

Zasadę uporządkowania rytmiki zapoczątkował Leoninus (1163 - 

ok.1201). Jej podstawę stanowiło 6 trójdzielnych (tempus perfectum - doskona-

ły) stóp metrycznych modi (łac. modus – sposób) tj. określonych schematów 

rytmicznych, na których był oparty. Wywodziły one swój rodowód z greckiej 

muzyki antyku
127

. Był to krótki model rytmiczny, dzielący cały przebieg orygi-

nalnego melizmatycznego tematu chorału na kilka mniejszych odcinków
128

. 

Po wykorzystaniu materiału tematycznego, czyli po wykonaniu linii melodii 

w rytmicznych odcinkach (talea), cały przebieg był powtarzany. Wzór modalny 

                                                 
126

 U. Michels,  Atlas muzyki…, s. 125. 
127

 C. Sachs, Muzyka w świecie starożytnym. PWM, Warszawa 1981, ss. 344-345. 
128

 E. Hinz ks., Zarys historii muzyki kościelnej. Wyższe Seminarium Duchowne, Pelplin 1987, s.32. 



43 

 

odnosił się do rozdrabniania wartości rytmicznych w górnym głosie na krótsze 

jednostki. Opracowany tym sposobem melizmat chorału, stanowił głos podsta-

wowy tenor. Głos ten w praktyce otrzymywał nazwę, taką jak słowa tekstu, na 

którym był organizowany np.: In saeculum, Haec dies i in. Do tak opracowane-

go głosu dokomponowywano drugi, usamodzielniający się głos - górny (orga-

num diplum). Ostateczna krystalizacja rytmiki modalnej doprowadziła tam do 

udoskonalenia techniki organalnej
129

. Swoboda w operowaniu słowem na rytmi-

ce górnego głosu powodowała rozrastanie się tego typu utworów. Powstał nowy 

gatunek - motetus, (fr. le mot – słowo); stąd jego nazwa
130

.  

Dwugłos konstruowano także z użyciem środka technicznego zwanego 

color 
131

, odnoszącego się do urozmaiconego rytmicznie wzoru melodycznego 

,poprzez graficznie odrębne nuty pełne (color) i nuty puste. Wprowadzano tu też 

kontrasty agogiczne względem głosu podstawowego za pomocą dyminucji czyli 

skracania (zazwyczaj o połowę)  i rozdrabniania wartości. Oba głosy na zasadzie 

discantus (łac. niezgodny śpiew tj. niejedno głosowy), tworzyły tzw. clauzuale
132

 

na odcinku tematu. Ostatecznego wyłonienia się formy motetu można upatrywać 

w owych klauzulach, bowiem poszczególne kompozycje usamodzielniały się, 

tworząc nową formę w wyniku podkładania tekstów pod melodie klauzul. 

Motet w toku rozwoju gatunku podlegał stale różnym zabiegom konstruk-

cyjnym, ale jego głównym czynnikiem formotwórczym poza rytmem (rytmika 

modalna) było podkładanie nowych tekstów dla poszczególnych głosów.  Do-

dawano dwa, trzy i więcej różnych tekstów, tworząc proporcjonalnie motety 

dwugłosowe, trzygłosowe i czterogłosowe. Te, które posługiwały się różnymi 

tekstami, zależnie od ich ilości to: motet dwugłosowy (tenor + duplum), motet 

podwójny (tenor + duplum + triplum) motet potrójny (tenor + duplum + tri-

plum+ quadruplum).           

 Z nastaniem Ars antiqua, motet wielogłosowy posiadający jednolity tekst 

we wszystkich głosach nosił nazwę motetu konduktowego
133

. Miał on w związku 

z tym również identyczną rytmikę w tych głosach. Tenor  jako główny głos 

konduktów pochodził od inwencji kompozytora. Powiększenie liczby głosów do 

3 (tripla) i 4 (quadrupla) było wielką zdobyczą paryskiej szkoły Notre Dame 

i jej czołowego przedstawiciela - Perotinusa. Szkoła St. Martial w Limoges 

praktykowała w tym czasie typ wielogłosowego utworu, w którym ów górny 

tekst wzbogacano rytmicznie i dźwiękowo bardziej swobodnie, tworząc dla me-

                                                 
129

 J. Chomiński, Historia harmoniki i kontrapunktu. t. I. PWM, Kraków 1958, s. 29. 
130

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, s. 12. 
131

 G. Mizgalski ks. Podręczna encyklopedia muzyki kościelnej…, s. 104. 
132

 U. Michels,  Atlas muzyki…, s. 125. 
133

 Tamże, s. 206. 



44 

 

lodii głosu podstawowego tzw. trop (od gr. trópos – zwrot, melodia). Uwidacz-

niała się w tym przypadku tematyczna zbieżność pomiędzy melodią chorałową 

a kontrapunktem. Wykorzystywał on poza tym nie tylko te fragmenty powstałe 

jako klauzule na rytmizowanym tenorze, jak w szkole Notre Dame; ale całe me-

lodie chorałowe. Prof. ks. Jerzy Pikulik uważa, iż geneza tropowania ma inne 

źródło aniżeli jego odniesienie do melodii. Twierdzi on, że w początkach śre-

dniowiecza w tradycji liturgicznej na terenie Francji rozpoczęto dodawanie tek-

stów do ksiąg starorzymskich. „Celem takiego postępowanie była myśl scalania 

w jeden organizm rozlicznych narodów zamieszkujących teren cesarstwa (wów-

czas państwo Karola Wielkiego  – przyp. autora). Język tekstów rzymskich był 

[…] obcy mentalności ludzi zamieszkujących kraj Franków. To było przyczyną, 

że rozpoczęto dodawać nowe teksty, które interpretowały wersję oryginalną”
134

. 

Niektóre tropy stanowiły w późniejszych czasach samodzielny materiał teksto-

wy motetów np. Ave verum corpus, będący pierwotnie dodatkiem do Sanctus, 

części tzw. Ordinarium missae.  

Materiałem tekstowym dla tworzenia motetów były ówczesne gatunki po-

etyckie, w związku z czym ich wersy słowne odpowiadały długością frazom 

muzycznym utworu. Konsekwencją swobody w operowaniu słowem i rytmem, 

było rozluźnianie się powiązań pomiędzy tenorem chorałowym 

a  dokomponowywanymi do niego głosami kontrapunktującymi.  Głosy zaopa-

trzone w tekst stały się wobec tego głównym nośnikiem treści motetu, a tekst 

chorału znalazł się na dalszym planie z uwagi na zwiększającą się liczbę tropów. 

Różnorodny tekst oparty czasami na prozie, wykorzystywał w warstwie rytmiki 

również różne, wspomniane wyżej modi. Ta różnorodność powodowała niekie-

dy w konsekwencji zastosowanie tzw. toni ficti, które deformowały pierwotną 

diatonikę modalną
135

. Dla motetu średniowiecznego rytmika modalna była regu-

latorem struktury konstrukcyjnej wielogłosu. Powstawały struktury izorytmicz-

ne czyli fragmenty o jednakowych wzorach rytmicznych.  

Izorytmia nazwana przez J. Chomińskiego „wysublimowanym rodzajem 

modalizmu” miała duże znaczenie konstrukcyjne, podobnie jak rytmika modal-

na dla wczesnego motetu
136

. Charakterystycznie izorytmiczny tenor (wł. tenere 

– trzymać), cechował motet XIV w., tzw. okresu Ars nova, co widać szczególnie 

w twórczości G. de Machaut oraz F. de Vitry, który swoim traktatem o tym wła-

śnie tytule zainicjował nowatorski wówczas nurt.  

                                                 
134

 J. Pikulik ks., Klasyczne formy chorału gregoriańskiego oraz monodii liturgicznej. [w] Muzyka sakralna. 

(red.) J. Masłowska, Centrum Animacji Kultury, Warszawa 1998, s.22. 
135

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, ss. 26-27. 
136

 Tamże…, s.37. 



45 

 

 Najbardziej typowym dla motetu w tym okresie był układ trzygłosowy.  

Jego środkowy głos (duplum, motetus) kontrastował w ścisłej relacji z niższym 

głosem (tenor), opartym na równych wartościach (od gr. issos – równy). Otrzy-

mał on w związku z tym nazwę kontratenor. Trzeci, najwyższy głos (triplum) 

oparty na odrębnym tekście, często również bywał zróżnicowany rytmicznie 

względem głosu środkowego. Dodawano do niego tekst, początkowo łaciński, 

przeważnie wierszowany i nawiązujący tematycznie do tekstu w chorałowym 

tenorze. Górny głos z łacińskim tekstem zastępowano stopniowo coraz śmielej 

także tekstem francuskim, z  czasem nawet świeckim, nie związanym treściowo 

z głosem podstawowym. Praktyka taka doprowadziła przejściowo nawet do po-

wstania odrębnego typu motetu świeckiego. Nie utrwalił się on jednak 

w tradycji kompozytorskiej. Z nastaniem renesansu motet znów stał się typowo 

religijną formą a cappella. 

Określanie głosów jako „górne” lub „dolne” wskazuje na wysokość 

dźwięków, które w melodii wyznaczały obszar skali wokalnej dla wykonawcy. 

Zapis partyturowy głosów wokalnych jak i tzw. kreski taktowe praktykowano 

dopiero pod koniec XVI w. Wcześniej stosowany był on jedynie w notacji utwo-

rów przeznaczonych na instrument klawiszowy. Partie poszczególnych głosów 

wokalnych notowano oddzielnie w księgach głosowych pisanych ręcznie, dopie-

ro od początku XVI wieku drukowanych. Wynalazcą druku notacji menzuralnej, 

realizowanego za pomocą czcionek metalowych był Ottaviano Petrucci (1466–

1539). Jeden z najstarszych druków muzycznych tego typu został wydany  

w Wenecji (1501 r.)  

Nazwy ksiąg odnosiły się do głosów, które dany tom zawierał, np.: cantus 

(discantus, superius), altus, tenor, bassus, quintus
137

. Istniały pewne zasady 

w sferze organizacji wielogłosu, dotyczące interwałowego  prowadzenia głosów.  

Józef Chomiński nazwał je „strukturowaniem harmonicznym”. Według niego, 

zasady te mogły odgrywać pewną rolę w kształtowaniu przebiegu formalnego 

utworu na skutek ograniczenia struktury interwałowej.   

Pamiętać przy tym należy, iż konstruktywne znaczenie dla kompozytorów 

miały ówczesne konsonanse, a więc unison, oktawa, kwinta. Dobór tych środ-

ków był wydatnie ograniczony, zwłaszcza wówczas, gdy stosowano w zesta-

wieniu głosów ruch przeciwny. Zależność melodyczna pomiędzy głosami wraz 

z regulacją czasu typową dla rytmiki modalnej mogła prowadzić do powstawa-

nia nawet nie zamierzonej zależności w postaci imitacji
138

. Ulegająca kompen-

                                                 
137

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze muzyki dawnej. COMUK, Warszawa 1991, s. 15. 
138

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, s. 18. 



46 

 

sacji (od łac. compenso – ujednolicanie, wyrównanie) rytmika głosów 

i w związku z tym ich stopniowe uniezależnienie, prowadziły do powstania za-

lążków polifonii imitacyjnej. Jej rozwój zapoczątkował z kolei proces zmian 

w poczuciu harmonicznym. Do grupy konsonansów (unison, oktawa, kwinta 

i kwarta) na przełomie XIII i XIV wieku włączono interwał tercji i seksty
139

.  

Warto w tym miejscu wspomnieć, iż podstawą teoretyczną dla śpiewu Kościoła, 

była w średniowieczu starogrecka teoria muzyki. Grecki filozof Pitagoras 

z Samos (VI w. p.n.e.) objął w ramy matematyki, ukształtowane w tamtym cza-

sie muzyczno - filozoficzne systemy świata antycznego i przedstawił swoją na-

ukę o muzyce niebiańskiej i ziemskiej
140

. Pitagoras twierdził, iż konsonansami 

są oktawa, kwinta i kwarta, natomiast dysonanse to tercja i seksta
141

. W teorii 

muzyki funkcjonuje określenie „interwał pitagorejski”. Znany muzykolog 

i dyrygent Nicolas Harnoncourt, scharakteryzował tzw. system pitagorejski jako 

brzmiący pięknie i przekonująco w przypadku muzyki jednogłosowej, podobnie 

jak sama tercja pitagorejska umieszczona w przebiegu melodycznym. „Dopóki 

muzyka pozostawała jednogłosowa, bądź też wielogłosowość opierała się na 

kwincie, kwarcie i oktawie – pitagorejski system intonacji mógł być zachowy-

wany; do muzyki tego rodzaju był najbardziej odpowiedni.  

 Wielogłosowość mogła się rozwinąć w pełni dopiero z chwilą praktycz-

nego wprowadzenia tercji naturalnej, konsonansu dźwięcznego i przyjemnie 

brzmiącego
142

. Kompozytorzy tzw. Szkoły burgundzkiej w połowie XV w. wy-

pracowali nową technikę wielogłosową zwaną fauxburdon, polegającą na pro-

wadzeniu trzech głosów w równoległych akordach tercjowych. Sprowokowała 

ona kolejne nowatorskie przemiany stylistyczne, stanowiące podstawę specyfiki 

muzycznej renesansu. Czasy rozwoju Szkoły burgundzkiej to okres przejściowy 

pomiędzy epoką średniowiecza a inicjującą okres renesansu tzw. Szkołą nider-

landzką (flamandzką). Dorabiano do głosu tenora w odległości tercji głos środ-

kowy, a następnie najwyższy głos o interwał seksty. Do tego czasu nie stosowa-

no podobnych współbrzmień, stąd nazwa nowej techniki (fr. faux, wł. falso bor-

done - fałszywy)
143

. Relacja kontratenora do pozostałych głosów zmieniła się w 

motetach głównego przedstawiciela Szkoły burgundzkiej G. Dufaya (1400-

1474). Wyzwolił się on też ze związku rytmicznego z tenorem i został podpo-

rządkowany żywszej rytmice. Rezultatem tego było powstanie struktury, we-

wnątrz której tylko głos tenorowy wykazuje większe wartości rytmiczne, na-

                                                 
139

 J. W. Reiss, Mała historia muzyki. PWM, Kraków 1987, s. 40. 
140

 G. Vesey, P. Foulknes, Filozofia. Wydawnictwo RTW „Collins”, Warszawa 1997, ss. 442-446.  
141

 W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. I. PWN, Warszawa 2003, s. 53. 
142

 N. Harnoncourt, Muzyka mową dźwięków. Fundacja „Ruch Muzyczny”, Warszawa 1995, s. 76. 
143

 M. Wozaczyńska, Muzyka średniowiecza. Wyd. Akademii Muzycznej w Gdańsku, Gdańsk 1998, s. 55.  



47 

 

zwanej dla tak charakterystycznej jego rytmiki – cantus firmus (śpiew stały). 

Wyższe głosy mianowano następująco:  superius (najwyższy) i altus (wysoki)
144

 

dla określenia swojego położenia w fakturze utworu.  

Istotne jest także i to, że tercja była wykorzystywana przez kompozytorów 

tej szkoły w pełni świadomie, dając początek nowemu brzmieniu muzyki, nowej 

harmonii. Był to również zdecydowany zwrot ku kształtowaniu się nowożytnej 

formy motetu. Strukturę tę J. Chomiński określa jako: „połączenie głosów 

w jeden kompleks dźwiękowy, tworzący jednolitą całość tonalną”
145

. Na przeło-

mie XV i XVI wieku dokonały się istotne przeobrażenia struktury motetu, sięga-

jące podstaw tonalnych. Zaznaczyło się zwłaszcza krzepnięcie poczucia harmo-

nicznego, opartego na strukturze akordowej. Stosując taką technikę  dla formy 

motetu, kompozytorzy wkroczyli w epokę, którą muzykolodzy współcześni 

określili mianem renesansu
146

. Punktem wyjścia tych przeobrażeń było powsta-

nie wspomniane wyżej techniki fauxbourdon, wykształconej ok. 1430 roku
147

. 

Utrzymywał się jeszcze początkowo średniowieczny system skal modalnych, ale 

w praktyce największe znaczenie zaczęły zyskiwać tylko dwie skale: jońska 

(późniejsza skala durowa) i eolska (późniejsza skala molowa)
148

. Motet renesan-

sowy był w zakresie wykonawstwa wielogłosowym dziełem wokalnym 

a cappella, choć niektóre szkoły praktykowały wykonawstwo wokalno-

instrumentalne (Wenecja).    

Nastąpiła wokalizacja głosów w strukturze motetu i  różnorodność ich 

układów tworzących jego fakturę
149

.  Czterogłosowy motet pojawił się w twór-

czości kompozytorów flamandzkich wypierając wcześniejszą tradycję układu 

trzygłosowego. Pod koniec XIV wieku pojawiają się we Włoszech i w Anglii 

motety z cantus firmus w głosie najwyższym i także o współbrzmieniach ter-

cjowo – sekstowych pomiędzy głosami, pozostającymi ze sobą w stosunku imi-

tacyjnym, tworząc niejednokrotnie krótkie kanony
150

. Wiodącym kompozytorem 

angielskim był John Dunstable (1385-1453). Pozostawił po sobie 30 motetów 

z charakterystycznym cantus firmus w tenorze. Dunstable miał wpływ na kom-

pozytorów burgundzkich m.in. Dufaya
151

.    

                                                 
144

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, s. 77. 
145

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, s. 36. 
146

 P. Późniak, Muzyka XV-XVI wieku i pojecie renesansu w historiografii muzycznej. Musica Jagiellonica,     

Kraków 2000, ss. 18-21. 
147

 Data dolnej granicy epoki Odrodzenia jest przez różnych badaczy traktowana umownie.  
148

 Z. Lissa, Zarys nauki o muzyce. PWM, Kraków 1987, ss. 252-254. 
149

 M Wozaczyńska, Muzyka renesansu. Wyd. Akademii Muzycznej w Gdańsku, Gdańsk 1996, s. 24. 
150

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, s. 33. 
151

 M. Wozaczyńska, Muzyka średniowiecza… s. 57. 



48 

 

Twórcy polifonii renesansowej, poza tradycyjnym dokomponowywaniem 

w utworze głosów do cantus firmus, stosowali jeszcze inny środek techniki 

kompozytorskiej - imitację syntaktyczną.   

Technika ta wiązała się z podporządkowaniem melodyki nowej koncepcji 

formalnej, w której dzieło uzależnione było od tekstu słownego zastosowanego 

w motecie. Imitacja syntaktyczna miała na celu podkreślenie odcinków tekstu, 

odznaczających się określoną, konkretnie wyrażoną treścią, znaczeniem lub 

właściwościami gramatycznymi. Najbardziej reprezentatywną formę motetu 

w tym kontekście stworzyli kompozytorzy niderlandzcy
152

. Myśl kompozytor-

ska twórców niderlandzkich była wyrażana symbolem. Dźwięki natomiast słu-

żyły za materiał i były środkiem do osiągnięcia celu, którym w zakresie form 

muzyki religijnej był mistycyzm chrześcijański. Tendencja kompozytorów do 

artystycznego stylizowania zjawisk natury w utworze (gr. mimesis – naśladowa-

nie) była modna zwłaszcza w muzyce świeckiej tego okresu, jednak i na gruncie 

motetu można odnaleźć tego ślady. Kierunek melodii, a w niej położenie po-

szczególnych dźwięków, miały podkreślać semantyczne znaczenie słów. 

Na słowie „niebo” wykonywano dźwięki  melodii w górnych rejestrach. Analo-

gicznie, gdy słowa określały „ziemię” lub „piekło”, melodia operowała w niż-

szych rejestrach skali. Podobnie relatywizowano struktury rytmiczne i agogicz-

ne motetu.   

Kompozytorzy korzystali z symboli także w motetach Ave Maria, aby 

przekazać treści, które niósł ze sobą tekst modlitwy. Określoną interpretację 

utworu i reakcję słuchacza wyznaczała treść słowna i odrębna stylistyka wyko-

nawcza muzyki. Średniowiecznym ideałem muzyki był śpiew jednogłosowy 

(unison). Ów charakterystyczny rodzaj śpiewu związany był z symboliczną este-

tyką okresu Wieków Średnich. Jednogłos symbolizował jedność wiary i jedność 

Kościoła. Przesiąknięta metafizyką średniowieczna myśl muzyczna, odpowiada-

ła ówczesnym trendom w Kościele, będącym centrum życia oraz jedynym 

ośrodkiem nauki i kultury w świecie chrześcijańskim. M. Wozaczyńska uważa, 

iż w muzyce funkcjonowała wówczas teoria  moralno – estetyczna, oddziałująca 

społecznie pod wpływem filozofii starożytnej
153

.  Pogląd ten uznać trzeba za 

słuszny. Cała estetyka muzyki średniowiecza pojmowana była jako nauka 

o liczbach w obliczu panującego wśród ówczesnych teoretyków przekonania 

o matematycznej koncepcji muzyki
154

. Z nastaniem idei renesansowych, nie-

                                                 
152

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, s. 38 
153

 M. Wozaczyńska, Muzyka średniowiecza…, s. 14. 
154

 J. Morawski, Teoria muzyki średniowiecza. Wybrane zagadnienia. Wyd. Akademii Teologii Katolickiej, 

Warszawa 1979, s. 37. 



49 

 

skrępowanych sztywnymi regułami i tradycją, motet uzyskał nowe oblicze. 

 Swoboda i subiektywizm w twórczości muzycznej dyktowanej uczuciem, 

miała swój wyraz w kształtowaniu formy motetu. Tradycją pozostaje nadal, jak 

już wspomniano, zasada melodii głównej tenora, do którego powstają pozostałe 

głosy. Jednak i ta technika z czasem przestaje być stosowana. Pojawiający się 

nowy typ motetu bez cantus firmus, określany jako motet przeimitowany; to no-

wa odmiana tej formy powstałej w szczytowym punkcie rozwoju gatunku franko 

- flamandzkiej polifonii wokalnej
155

. Okres ten w muzykologii nosi nazwę tzw. 

Szkoły niderlandzkiej (flamandzkiej).  Najbardziej reprezentatywna dla rozwoju 

tej formy motetu w okresie renesansu jest twórczość Josquina Desprez (1450-

1521). Jego Ave Maria jest jednocześnie jednym z pierwszych utworów 

a cappella opartym na tekście Pozdrowienia anielskiego (Ave Maria gratia ple-

na Dominus tecum, Łk. 1, 26-27). Fragment modlitwy różańcowej Desprez wy-

korzystywał wielokrotnie, opracowując go też w najrozmaitszy sposób w innych 

motetach jak i w częściach mszalnych. Np. w 5 gł. Virgo salutiferi , jako cantus 

firmus w najwyższym głosie (superius) oraz imitacyjnie w tenorze. Słowa Po-

zdrowienia anielskiego zastosował też w basowym odcinku 4 gł. O bone et dul-

cis Domine Jesu. Dwa 4 gł. motety z wykorzystaniem formuły Pozdrowienia 

były napisane z przeznaczeniem do cykli mszalnych.  W jednym przypadku jako 

antyfona, a innym jako sekwencja (jeden z rękopisów znajduje się obecnie 

w zbiorach Biblioteki Uniwersytetu Warszawskiego). Kolejny motet, sześcio-

głosowe Pater Noster;  o formalnej budowie dwuczęściowej, zawiera Ave Maria 

jako drugą część
156

.
 
 

Josquin Desprez posługiwał się w nowatorski sposób techniką kanoniczną 

i cantus firmus. Był wielką osobowością epoki renesansu w muzyce. Bez wąt-

pienia podniósł muzykę tego okresu do rangi sztuki, a to za sprawa swojej eks-

presyjnej symboliki dźwiękowej. 

                                                 
155

 E. Hinz ks., Zarys historii muzyki…, s. 40. 
156

 E. Dziębowska (red.), Encyklopedia muzyczna. Część biograficzna (hij).  PWM Kraków1993, ss. 497-502. 



50 

 

 

1. Josquin Desprez Ave Maria, rękopis z XVI w.157  

Od czasów J. Desprez liczy się nowy etap rozwoju muzyki. J. Chomiński 

stwierdził, iż „…umiał on w swoich utworach tak tworzyć kantyleny, że za ich 

pośrednictwem wyrażał każde uczucie, co w muzyce jest najwyższa zaletą”
158

. 

Jego utwory  znajdują się w XVI wiecznych tabulaturach polskich (m.in. Tabu-

latura Jana z Lublina), co niewątpliwie dowodzi o zainteresowaniu jego muzyką 

w Polsce. Rodzimym kompozytorem, który wzorował się na  jego stylu był Se-

bastian z Felsztyna. Twórczość motetowa Josquina Desprez jest charaktery-

styczna dla środkowego okresu jego działalności kompozytorskiej.  Cechuje go 

styl przeimitowany w zakresie formy.  

Zastosowanie gęstej polifonii, polirytmii oraz przejawy dialogowania gło-

sów wokalnych (retoryka muzyczna) są widoczne w motecie Ave Maria. For-

malnie utwór ten jest 3-częściowy, co wśród motetów renesansowym jest pewną 

rzadkością. Kompozycja w warstwie słownej oparta jest tylko na wersecie po-

zdrowienia anielskiego; poetycki dodatek do wersetu ewangelicznego stanowi 

litania. Treść słowna przedstawia się następująco: 

                                                 
157

 Obecnie w Bibliotece Uniwersytetu Warszawskiego [w] Codex 2016 [Zbiór 96 utworów kompozytorów  

europejskich z II połowy XV w. i I połowy XVI w.]. 
158

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska,  Historia muzyki, t. I. PWM, Kraków 1990, s. 158. 



51 

 

Ave Maria gratia plena     Cuius annumciato, 

Dominus tecum virgo serena    Nostra fuit salvation. 

Ave cuius con ceptio,     Ave vera virginitas, 

Solemni plena gaudio,     Immaculata castitas. 

Coelestia terrestrial,     Cuius urificatio, 

Nova replete laetitia,     Nostra fuit purgation. 

Ave cuius nativitas     Ave praeclara omnibus, 

Nostra fuit solemnitas     Angelicis virtutibus. 

Ut Lucifer lux oriens.     Cuius fuit assumption, 

Verum solem praeveniens.    Nostra glorification. 

Ave pia humilitas,    O Mater Dei, memento mei.   

  Sine viro fecumditas,    Amen. 

Pojawiające się imitacyjnie w krótkich odcinkach poszczególne głosy, nie 

kontynuują melodii (t. 1-10). O ich technicznym podziale i zastosowaniu decy-

dował tekst.  

 
2. J. Desprez - Ave Maria, (t. 1-7) 

 

Niekiedy imitowaniu ulegały pojedyncze słowa, powtarzane w różnych 

głosach. Nowy fragment tekstu zaopatrywany był w odrębny materiał dźwięko-

wy, przeprowadzany następnie poprzez kolejne głosy. Pojawienie się takich 

fragmentów melodycznych określane jest jako technika przeimitowana. Józef 

Chomiński używa określenia imitacja syntaktyczna jak już wcześniej wspo-

mniano. J. Desprez dał też początek technice polichóralnej przeciwstawiając 

kontrastowo dwa głosy chłopięce (wyższe) głosom męskim
159

 (przykł. 3). Nie 

zastosował też w powyższym motecie tradycyjnego cantus firmus.  

                                                 
159

 E. Hinz ks., Zarys historii muzyki…, s. 39. 



52 

 

Na ów aspekt formalny motetu  renesansowego J. Chomiński wskazuje 

jako pewne odstępstwo od reguły tak charakterystycznej i typowej w tym okre-

sie. Jednocześnie tradycja długonutowego cantus firmus utrzymywała się jesz-

cze w ciągu całej epoki aż do chwili, gdy został on przeniesiony na grunt muzy-

ki instrumentalnej, dając początek barokowej przygrywce chorałowej
160

. 

 

3. J. Desprez - Ave Maria, (t. 80-86) 

Inny flamandzki kompozytor tego okresu - Jean Mounton (ok.1459 –

1522) - swój motet Ave Maria oparł na tekście bardziej zbliżonym do formuły 

modlitwy utrwalonej w tradycji ówczesnego Kościoła, choć użył jedynie czę-

ściowo biblijnego wersetu. Oto jego treść słowna: 

   Ave Maria gratia plena, Dominus tecum.   

   Tecum in corde,  tecum in ventre, tecum in utero  

   O Maria Genitrix Dei,(Boża Rodzicielka)   

   Ora pro nobis.  

Pierwszy werset jest fragmentem ewangelii Św. Łukasza (Pozdrowienie 

anielskie, Łk. 1, 26-27), pozostałe wersety są poetyckim uzupełnieniem treści. 

Zawarty jest też zwrot: ora pro nobis, który w późniejszym czasie wejdzie do 

oficjalnej formuły tej modlitwy.  

Ze względu na fakt, iż  utwór powstał na przełomie XV i XVI w., jest to 

zrozumiałe – w okresie przed Soborem Trydenckim powszechnie praktykowano 

dodawanie wersetów do formuły modlitewnej Ave.  Domeną twórczości J. Mo-

untona,  zaliczanego w muzyce do grona kompozytorów III okresu polifonii 

franko – flamandzkiej
161

, był motet, zwłaszcza w późniejszym jego okresie 

                                                 
160

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Wielkie formy…, s. 44. 
161

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Historia muzyki, t. I…, s. 166. 



53 

 

twórczości, gdy charakterystycznie przenikały się w nim elementy homofonicz-

ne i polifoniczne. Stanowić to będzie podstawę dla kompozycji mszy u kompo-

zytorów drugiej połowy XVI wieku (m. in. Palestrina)
162

. To właśnie na gruncie 

formy motetu  Jean Mounton wypracował swój charakterystyczny, melodyjny 

styl polifoniczny. 

 

4. J. Mounton - Ave Maria, (t. 1-13) 

Zauważyć można w tym pozorne podobieństwo do stylistyki J. Desprez, 

jednak są to pobieżne związki. Używa on dwugłosowych imitacji, stosuje tech-

niki kanoniczne (konsekwentnie realizowana, ścisła imitacja), częste dialogo-

wanie par głosów (kontrapunkt podwójny)
163

. Konstrukcja motetu  J. Mountona, 

jak i większości kompozytorów zaliczanych do tego grona, oparta jest 

                                                 
162

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Historia muzyki, t. I…,, s. 165. 
163

 U. Michels,  Atlas muzyki…, s. 243. 



54 

 

na polifonicznej technice imitacyjnej. Technika ta stała w centrum ówczesnego 

nurtu muzyki europejskiej. 

  Dominująca czterogłosowość, dodawanie partii głosów niższych dla na-

dania współbrzmieniom pełni - to cechy łączące większość kompozytorów stylu 

niderlandzkiego
164

. Mountonowskie konstrukcje muzyczne są często abstrakcyj-

ne i raczej nie należy doszukiwać się w nich symboliki właściwej J. Desprez. 

Cechy technik kompozytorskich Mountona, odbiegające od tradycyjnych norm, 

wskazują tym samym na pewną niezależność tego kompozytora od ówczesnej 

konwencji. Szwajcarski teoretyk muzyki XVI wieku - Heinrich L. Glareanus 

(autor traktatu Dodekachordon z 1547 r.) scharakteryzował styl melodyczny 

Mountona sformułowaniem: „jego melodia wypływa cienką nicią”, co należało-

by rozumieć jako delikatne i subtelne odcienie melodyczne znaczone przez po-

szczególne głosy wokalne na tle faktury utworu. Cecha ta z pewnością przybliża 

stylistykę J. Moutona do J. Desprez. Był on znany zarówno ze swoich motetów, 

które znajdowały się wśród najbardziej wytwornych tego okresu, jak i z tego, że 

był nauczycielem Adriana Wilaerta, jednego z twórców nieco odmiennej styli-

stycznie Szkoły weneckiej. Nowy typ motetu reprezentowany przez A. Wilaerta 

i Nicolasa Gomberta (1500-1556) wykształcił się w oparciu o zdobycze nider-

landzkiego stylu polifonicznego, który był punktem wyjścia dla wielu twórców 

epoki renesansu. Wilaert (1480–1562) należał do grupy kompozytorów działają-

cych w Wenecji, którzy w połowie XVI wieku wykształcili swoisty styl, nace-

chowany charakterystyczną polichóralnością.  

Kształtowanie formy motetu polichóralnego polegało na przeciwstawianiu 

sobie chórów (grup głosowych wydzielonych) i łączeniu ich ze sobą. Sam po-

mysł wykorzystywania dwóch odrębnych planów wykonawczych, czyli chórów 

śpiewających wymiennie, nie był nowy. Praktykowano tzw. antyfonalny sposób 

śpiewania w psalmodiach. Miał on też swoje korzenie w polifonii niderlandzkiej 

J. Desprez. Tworzyły się dwie grupy trzygłosów, jako korespondujących ze sobą 

zespołów w 6 gł. fakturze motetu. Podobnie przy strukturze 4 gł. (dwa małe ze-

społy dwugłosów). Nowością było inne niż dotychczas spojrzenie na kwestię 

tzw. brzmienia - barw dźwięku. Niewątpliwie przyczyniły się do tego epokowe 

odkrycia w nauce (budowa wszechświata) i sztuce (właściwości perspektywy 

w malarstwie i przestrzeni w architekturze). Nowatorskim eksperymentom 

brzmieniowym sprzyjały przede wszystkim wnętrza Bazyliki Św. Marka 

w Wenecji. Chóry mogły być tam rozmaicie ustawiane i rozmieszczane. Poli-

chóralność stała się cechą stylu określanego jako Szkoła wenecka.  

                                                 
164

 B. Schaeffer, Dzieje muzyki.  WSiP, Warszawa 1983, s. 96. 



55 

 

Wielochórowe kompozycje, w tym również Ave Maria, tworzono także poza 

Wenecją. Z tego okresu pochodzą m.in. motety Nicolasa Gomberta (1490–

1560).  

Jego motet dwuchórowy cechuje podobna, niemal identyczna rytmika 

w obydwu chórach. Tym samym tworzą się bloki akordowe, a deklamacyjny 

charakter podkreśla znacząco harmonikę zwartych akordów. Prowadziło to 

w konsekwencji do zmian w technice kompozytorskiej, gdyż zamiast prowadze-

nia linii melodycznej, elementem konstrukcyjnym stał się akord. 

 

5. N. Gombert - Ave Maria, (t. 1-6) 

Motet Ave Maria N. Gomberta zamieszczony został w zbiorze Musica excellen-

tisimi N. Gombert vulgo motecta quinque locum Liber primus, wydanym w We-

necji aż czterokrotnie w latach 1539 – 1552
165

. 

Styl innego kompozytora tego okresu - Jacoba Gallusa (1550–1591), zna-

nego też jako Handl, Carniolanus
166

, bez wątpienia pozostaje niezależny od ów-

czesnych, ściśle określonych szkół kompozytorskich, choć zaliczany jest przez 

historyków do przedstawicieli Szkoły niderlandzkiej. Ich tradycja wręcz wyma-

gała używania techniki cantus firmus, choćby symbolicznie. J. Gallus wypraco-

wał swój własny styl: połączenie archaizmów i elementów nowoczesnych. Nie 

uległ zarówno wpływom włoskim, jak i dominującym w tym czasie kanonom 

sztuki kompozytorskiej, rodem z Niderlandów
167

. Swoim stylem połączył 

w pewien sposób technikę polifonii niderlandzkiej z wenecką szkołą polichóral-

ną. Charakterystyczne brzmienie utworów Gallusa ma swoje podłoże w  zróżni-

                                                 
165

 E. Dziębowska (red.), Encyklopedia muzyczna. Część biograficzna (efg). PWM, Kraków 1987, ss. 374–383. 
166

 D. Cvetko, Jacobus Handl Gallus vocatus Carniolanus. Slovenska Akademia, Ljubljana 1991, s.18. 
167

 U. Michels,  Atlas muzyki…, s. 257. 



56 

 

cowanym brzmieniu faktury opartej na nowatorskiej w owych czasach tonalno-

ści dur – moll. Z perspektywy czasu można stwierdzić, iż wykorzystanie tych 

nowych środków harmonicznych, a jednocześnie prawie zupełne odejście od 

zasady kompozytorstwa w oparciu o technikę cantus firmus,  było nowator-

stwem zwiastującym niejako nadejście Baroku
168

. Wytyczone zostały 

w pewnym sensie nowe perspektywy dla kompozytorów następnej epoki, bo-

wiem to kilkadziesiąt lat później utrwali się w muzyce nowe poczucie tonalne, 

umożliwiając tworzenie muzyki bez oglądania się na jej dotychczasowe kanony 

linearnej zgodności
169

. Syntezy stylu na większą skalę dokonali najwięksi twór-

cy epoki: Giovanni Pierluigi da Palestrina (1525-1594) oraz Orlando di Lasso 

(1532-1594)
170

. Wprowadzili oni nowatorsko pomiędzy odcinkami imitacyjnymi 

odmienne w budowie fragmenty homofonizujące nota contra notam, dzięki 

czemu forma motetu zyskała na plastyczności. 

Innym istotnym elementem charakteryzującym motet renesansowy jest 

doskonałość jego formy w tym okresie. Bohdan Pociej nazywa tę formę rene-

sansowym ideałem, „…w swoim rozwoju od pierwotnego organum, poprzez ko-

lejne style jej uprawiania  i związane z tym przekształcające się wzorce/modele 

dzieła, polifonia zmierza do pewnego idealnego celu i znajduje to spełnienie w 

utworach […] Szkoły rzymskiej u jej największego mistrza; Palestriny. […]  

Atrybutami formy […] są równowaga, symetria, proporcjonalność, harmonia. 

[…] Ideał formy, jaki rysuje się w świadomości kompozytorów – polifonistów 

XV i XVI wieku, odznacza się właśnie swoistą  równowagą między […] melo-

dycznym prowadzeniem poszczególnych głosów, a tychże głosów harmonicznym 

stosunkiem”
171

.            

Jeden z wąskiego grona kompozytorów, którzy wnieśli niekwestionowany 

wkład w rozwój światowej kultury muzycznej, to Giovanni Pierluigi da Palestri-

na (1525 – 1595). Jest on głównym przedstawicielem tzw. Szkoły rzymskiej, 

której nazwa pochodzi od grupy kilku pokoleń kompozytorów działających 

w kapeli papieskiej w XVI w. - od C. Festa (1480-1545) do T. L. de Victoria 

(1548-1611). Swoją twórczością Palestrina wyznaczył niejako jej charakter. 

Przewaga formy mszy i motetu w stylu a cappella, nie zachwiana rytmika opar-

ta na pełnej brzmienia i melodyki diatonicznej fakturze z czytelnym, chorało-

wym cantus firmus; to cechy Szkoły rzymskiej i jednocześnie atrybuty stylu pa-

lestrinowskiego. Bogusław Schaeffer charakteryzuje cechy tego stylu jako szko-

                                                 
168

 (por.) D. Cvetko, D. Pokorn, Jacobus Gallus in njegov cas. Slovenska Akademia, Ljubljana 1985.  
169

 B. Schaeffer, Dzieje muzyki…, s. 137 
170

 Z. Lissa, J. Chomiński, Muzyka polskiego odrodzenia. PIW, Warszawa 1953, s. 25. 
171

 B. Pociej, Z perspektywy muzyki…,  s. 47. 



57 

 

łę zakazów i ograniczeń. Faktem jest, iż zyskała na tym wyłącznie muzyka ko-

ścielna, podczas gdy rozwój muzyki świeckiej został w Rzymie wydatnie zaha-

mowany. 

 
6. Chorałowy temat, wykorzystywany jako cantus firmus w motetach Ave Maria172 

Niewątpliwie artystyczne koncepcje Palestriny wykraczały daleko poza 

ramy obowiązujących w tym czasie trendów i kanonów muzyki kościelnej. Aby 

je zrealizować musiałby Palestrina znaleźć innych protektorów poza papieżem. 

Próbował tego, czego dowodzi dedykacja królowi hiszpańskiemu Filipowi II, 

wydanych w latach 1567 i 1570 ksiąg mszy. Zawierały one m.in. słynne Missa 

Papae Marcelli, napisaną dla papieża Marcelego II w czasie, gdy Palestrina był 

papieskim maestro compositore w Rzymie. Jako poddany papieża Palestrina był 

zmuszony odwołać swoje świeckie madrygały, a po 1570 roku jego twórczość 

kompozytorska pozostaje głównie na usługach kultu maryjnego i świętych
173

. 

Na uwagę zasługuje inwencja twórcza Palestriny w zakresie tworzenia melodii 

dla tenorowego cantus firmus. Większość motetów została napisana bez odwo-

ływania się do znanych tematów z dzieł innych autorów
174

. 

Motety stanowią znaczną część spuścizny kompozytorskiej Palestriny. 

Drukiem ukazało się 179 motetów w 7 księgach (2 księgi 4-gł, i 5 ksiąg 5-8 gł. 

motetów)
175

. Są to motety oparte na różnych tekstach religijnych. Poza tym ist-

nieją cykle jednolite tematycznie jak np. Hymni totus anni (4 gł.), czy Offertoria 

totus anni (5 gł.). 

Przełomowym dla dziejów nowożytnej cywilizacji okazał się Sobór Po-

wszechny (trydencki) odbywający się w latach 1545-1563 w Trydencie (miasto 

leżące na symbolicznym pograniczu ówczesnych „światów” chrześcijańskich: 

katolicyzmu i protestantyzmu). Spotkanie biskupów całego ówczesnego Kościo-

ła było bardzo ważnym wydarzeniem również w historii muzyki, choć jego ce-

lem było przede wszystkim ustanowienie praw kościelnych (tzw. kanonów so-

borowych) i uregulowanie spraw doktryny wiary i moralności. Na jednej z sesji 

soboru poruszano problem muzyki towarzyszącej liturgii obrzędowej. Reprezen-

tanci skrajnych tendencji reformatorskich domagali się ograniczenia śpiewu sa-

                                                 
172

 Temat ten wykorzystał m.in. G.P. da Palestrina, T. L. de Victoria, C. non Papa i in. 
173

 B. Schaeffer, Dzieje muzyki…, s. 109. 
174

 M. Wozaczyńska, Muzyka renesansu…, s. 52. 
175

 E. Hinz ks., Nurt religijny w muzyce różnych epok. Wydawnictwo „Bernardinum”, Pelplin 2003,  s. 27. 

http://pl.wikipedia.org/wiki/Filip_II
http://pl.wikipedia.org/wiki/1567
http://pl.wikipedia.org/wiki/1570
http://pl.wikipedia.org/wiki/1545
http://pl.wikipedia.org/wiki/1563
http://pl.wikipedia.org/wiki/Biskup
http://pl.wikipedia.org/wiki/Ko%C5%9Bci%C3%B3%C5%82_%28organizacja%29
http://pl.wikipedia.org/wiki/Ko%C5%9Bci%C3%B3%C5%82_%28organizacja%29
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Kanon_soborowy&action=edit
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Kanon_soborowy&action=edit


58 

 

kralnego tylko do pierwotnego chorału gregoriańskiego. Ostatecznie zdecydo-

wano zachować w liturgii także śpiew wielogłosowy. Jednak z zastrzeżeniami: 

„…w czasie tych mszy, które są celebrowane ze śpiewem i organami, niechaj 

nic, co świeckie, nie wplata się tam, jedynie hymny i Boże uwielbienia. Cały 

plan śpiewania w skalach muzycznych winien być w jasny sposób zrozumiały 

przez wszystkich”
176

. Sobór Trydencki domagał się generalnie przejrzystej de-

klamacji tekstu w liturgii, co miało spowodować wzmocnienie postaw religij-

nych wśród wiernych w obliczu szerzącej się reformacji. Palestrina stosował w 

tym celu technikę przeimitowaną na tle długonutowego cantus firmus
177

.  

 

7. G. P. da Palestrina - Ave Maria, (t. 48-53). Technika nota contra notam, na słowach ora pro nobis 

Ścisłe dostosowanie tekstu do muzyki, według jego zasad gramatycznych, 

kultywował wcześniej J. Desprez. Wobec czego nie był to pomysł nowy. Pale-

strina wykorzystywał dwa rodzaje kontrapunktu, uzależniając go od długości 

tekstu słownego. Przy krótkich tekstach stosował ozdobny kontrapunkt meli-

zmatyczny, a w dłuższych wykorzystywał prosty kontrapunkt nota contra no-

tam
178

. Styl polifoniczny Palestriny został uznany przez władze soboru za tzw. 

styl palestrinowski i podany za wzór,  obowiązujący wzór dla kompozycji ko-

ścielnych
179

. Połączenie sztuki kontrapunktycznej z płynnością melodyczną 

i rytmiczną łagodnością, zwłaszcza w wykonawstwie  a cappella, było uznawa-

ne przez przedstawicieli tego stylu za wzór doskonałości.  

                                                 
176

 E. Hinz ks., Nurt religijny w muzyce…, s. 28. 
177

 J. Chomiński, K. Wilkowska - Chomińska, Historia muzyki, t. I…, s. 194. 
178

 E. Hinz ks., Nurt religijny w muzyce…, s. 29. 
179

 E. Hinz ks., Zarys historii muzyki…, s. 41. 



59 

 

Stylistyka ta (stile antico, ecclesiastico, grave, osservato), lansowana była jako 

preferowany warsztat kompozytorski jeszcze w wieku XVIII
180

. 

 
8. G. P. da Palestrina - Ave Maria, (t. 1-6). Chorałowe cantus firmus w głosie altowym 

Spuścizna tradycji szkoły palestrinowskiej przeżywała także renesans 

w XIX wieku. Nawiązał do niej znakomity przedstawiciel epoki romantyzmu, 

Franciszek Liszt, m.in. w uroczystej mszy skomponowanej na poświęcenie ko-

ścioła w diecezji Esztergom na Węgrzech
181

. Warto w tym miejscu wspomnieć 

o wyjątkowym zjawisku w dziejach muzyki jakie miało miejsce w okresie, gdy 

swoje apogeum osiągnął klasycyzm. 

Wiek XIX był swoistym  „renesansem” stylu palestrinowskiego w muzy-

ce. Inspiracja kompozytorów formami muzyki dawnej w tym czasie, przyczyniła 

się do szerszego zainteresowania formą imitacyjnego motetu a cappella. Upra-

wiali ją liczni kompozytorzy, jak Feliks Mendelssohn, Robert Schumann, Joha-

nes Brahms, Camille Saint-Saëns, Anton Bruckner. W przypadku F. Liszta  mo-

tet nosi wyraźne znamiona archaizacji. Również w XX w. powraca niekiedy 

forma zbliżona do motetu, o czym świadczy niewątpliwie twórczość polskich 

kompozytorów. Tendencje powrotu do pierwotnych tradycji muzyki kościelnej, 

miały swój wyraz w szerszych inicjatywach.  Powołano w Ratyzbonie (1868 r.) 

tzw. ruch cecyliański, służący „naprawie muzyki kościelnej”. Główne działania 

tego ruchu zmierzały w kierunku odrodzenia chorału gregoriańskiego, powołu-

jąc się na uznany autorytet Palestriny. Odwołano się wówczas do tradycji, we-

dług której upatrywano go jako ideologa. W rzeczywistości był on faktycznie 

w czasach swojego ponownego kierowania Cappella Giulia przy kościele św. 

                                                 
180

 U. Michels,  Atlas muzyki…, s. 249. 
181

 Wstęp do: ks. A. Hlond - Chlondowski, Dwanaście pieśni eucharystycznych op. 31. (red.) B. Weber, Kraków 

2005, s. 3. 

http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Ko%C5%9Bci%C3%B3%C5%82_%C5%9Bw._Piotra_w_Rzymie&action=edit
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Ko%C5%9Bci%C3%B3%C5%82_%C5%9Bw._Piotra_w_Rzymie&action=edit


60 

 

Piotra w Rzymie (1580 r.), członkiem Compagnia dei Signori Musici di Roma, 

związku zawodowych muzyków, który przekształcił się w Accademia di Santa 

Cecilia.  

Papież Pius X w 1903 roku uznał oficjalnie kompozycje stylu palestri-

nowskiego za najbardziej odpowiednie w sprawowaniu obrzędów liturgicznych. 

Motu proprio papieża Piusa X (22 XI 1903r.): „Inter solicitudines pastoralis 

officii”, stało się podstawą dla wszystkich późniejszych dokumentów Kościoła 

dotyczących muzyki sakralnej
182

. Wydarzenie to porównywalne jest z reformą 

katolickiej muzyki kościelnej po Soborze Trydenckim
183

. 

Druga połowa XVI wieku to okres, gdy stylistyka renesansu osiągając 

swoje apogeum w zakresie udoskonalenia formy motetu wykrystalizowała się 

jako synteza stylu niderlandzkiego i włoskiego. Charakterystyczny motet tego 

okresu o budowie polifonicznej w połączeniu z fakturą homofoniczną odznacza 

się przejrzystością formy, która w budowie formalnej nie jest z reguły schema-

tyczna
184

.  Dokonały się w zakresie harmonii motetu ostateczne zmiany tonalne. 

Zaniechano zupełnie techniki systemu modalnego na rzecz harmoniki funkcyj-

nej
185

. Najwybitniejsze pokolenie tej epoki w osobach O. di Lasso, G. P. da Pa-

lestrina, braciach Gabrielli (Giovani i Domenico) czy związanego z polskim 

dworem królewskim w Krakowie L. Marenzio - to jednocześnie najbardziej 

twórczo aktywni kompozytorzy motetu w epoce renesansu.  

Motet barokowy w twórczości kompozytorów XVII wieku był z jednej 

strony preferowany jako kontynuacja tradycji poprzednich pokoleń, a z drugiej 

ulegał wpływom innych form np. madrygału czy form z basso continuo, dając 

z kolei początek nowym formom. Jest to zrozumiałe z uwagi na fakt, iż nie było 

wyraźnej granicy pomiędzy epokami stylistycznymi, ustalili ją dopiero muzyko-

lodzy końca XIX wieku. Kult stylu a cappella był nadal pielęgnowany w ośrod-

ku rzymskim, szczególnie w papieskiej Cappella Gulia, w której wcześniej przez 

lata posadę magister puerorum pełnił  Palestrina. Przeobrażenia formy motetu 

z basso continuo prowadziły do powstania tzw. stylu koncertującego, a następ-

nie do formy kantaty i pasji.  

Wybitnym kompozytorem czasów przeobrażeń stylistycznych motetu jest 

Mikołaj Zieleński.  Kompozytor ten tworzył na przełomie XVI i XVII wieku.  

Kilkadziesiąt lat ówczesnego przenikania się stylów spowodowały, iż wy-

korzystywał on zarówno zdobycze polifonii renesansowej, jak i nowatorską 

                                                 
182

 E. Hinz ks., Nurt religijny w muzyce…, s. 191. 
183

 Reforma ta polegała nie tyle na rezygnacji z polifonii co eliminowaniu z form muzyki kościelnej wybujałych 

form przeładowanych  techniką polifoniczną. 
184

 J. Chomiński, K. Wilkowska - Chomińska, Wielkie formy…, s. 59. 
185

 K. Sikorski, Harmonia, t. II. PWM, Kraków 1984, ss. 304-308. 

http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Accademia_di_Santa_Cecilia&action=edit
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Accademia_di_Santa_Cecilia&action=edit
http://pl.wikipedia.org/w/index.php?title=Accademia_di_Santa_Cecilia&action=edit
http://pl.efactory.pl/Kompozytor
http://pl.efactory.pl/XVI_wiek
http://pl.efactory.pl/XVII_wiek
http://pl.efactory.pl/Renesans


61 

 

technikę barokowej monodii akompaniowanej. Był nadwornym kompozytorem, 

organistą i dyrygentem na dworze prymasa Polski, Wojciecha Baranowskiego. 

Stworzył m.in. słynny zbiór Offertoria et Communiones totius anni; utworów 

przeznaczonych na cały rok kościelny, wydany w Wenecji u G. Vincentiego 

w 1611 r. Obejmuje on dwa tomy:  

 Tom I - Offertoria totius anni - zawiera 56 utworów w stylu polichóralnym, 

kompozycje siedmio- lub ośmiogłosowe na dwa chóry z towarzyszeniem or-

ganów.  

 Tom II - Communiones totius anni - zawiera utwory solowe, duety, tercety 

z towarzyszeniem organów i innych instrumentów ( np. skrzypce, fagot)  

Zbiór ten stanowi bogaty zestaw 113 utworów na wszystkie pory roku
186

. 

Dzieło to, choć o jednorodnym przeznaczeniu liturgicznym, odznacza się rów-

nocześnie dużą różnorodnością stylistyczną. Tom II Communiones totius anni 

Zieleńskiego zawiera 66 utworów, w tym dwuchórowy motet Ave Maria (7 gł.) 

zamieszczony pod numerem16
187

 (w weneckiej edycji wydawniczej figuruje ja-

ko symfonia sacra). Władysław Malinowski, autor dogłębnego studium twór-

czości kompozytora uważa, iż termin ten zaczerpnął kompozytor z klasyfikacji 

zawartej w traktacie Syntagma musicum M. Praetoriusa, w którym określenie 

„symfonia” odnosiło się do utworów wielochórowych, natomiast „motet”  - do 

mniejszych rozmiarem, ilością głosów i o kunsztownej fakturze
188

.  Co prawda 

ów traktat został wydany w Wolfenbuttel 1619 roku (czyli 8 lat po wydaniu 

dzieła Zieleńskiego), to jednak domniemywać można, iż klasyfikacja taka mogła 

być znana naszemu kompozytorowi już wcześniej. Wg. Malinowskiego, kom-

pozytor wprowadził terminologię świadomie odróżniając utwory z nieliturgicz-

nym tekstem (symphoniae – tytuł w zbiorze i motetto – w indeksach) od pozo-

stałych utworów z tekstem liturgicznym (offertoria i komunie)
189

. Mikołaj Zie-

leński jest w muzyce polskiej prekursorem formy polichóralnej, a Magnificat 

w jego I tomie (ofertoria) jest pierwszym tego typu zachowanym, polskim utwo-

rem na trzy chóry czterogłosowe (12 gł.). W zakresie techniki polichóralnej 

wzorował się z pewnością na Szkole weneckiej, której głównym przedstawicie-

lem był Giovanni Gabrielli
190

.Twórczość motetowa zajmuje centralną pozycję 

w dorobku Zieleńskiego. Malinowski uważa, iż charakterystycznie współdziała-

                                                 
186

 P. Późniak, Repertuar polskiej muzyki wokalnej w epoce renesansu. Studium kontekstualno-analityczne. Mu-

sica Jagiellonica, Kraków 1999, s. 13. 
187

 W. Malinowski, Mikołaj Zieleński. [w] Opera Omnia II, z serii Monumenta Musicae in Polonia. (red.) 

J. Chomiński, PWM, Warszawa 1974. 
188

 M. Praetorius, Syntagma musicum II. Organographia.  Wyd. Oxford University Press, Oxford 1991, s. 17. 
189

 W. Malinowski, Polifonia Mikołaja Zieleńskiego. PWM, Kraków 1980, s. 20. 
190

 A. i Z. Szweykowscy, Włosi w Kapeli Królewskiej Polskich Wazów. Musica Jagiellonica, Kraków 1997, 

s. 129. 

http://pl.efactory.pl/Skrzypce
http://pl.efactory.pl/Fagot


62 

 

ją w kompozycjach tego typu krańcowo różne środki, jak polifonia (ze szcze-

gólnym uprzywilejowaniem faktury przeimitowanej), homofonia 

z koncertowaniem grup głosowych o przeciwstawnych walorach kolorystycz-

nych i harmonicznych czy wreszcie wirtuozowska ornamentyka”
191

. Ze względu 

na duże rozmiary formalne motetu M. Zieleńskiego, pewnego rodzaju trudność 

stanowić może dla wykonawców ujęcie wyobraźnią muzyczną w jeden obraz 

muzyczny całości dzieła. Nie mniej wysiłek taki jest niezbędny dla zrozumienia 

idei utworu w całej jego rozciągłości. 

 

9. M. Zieleński – Ave Maria. Wprowadzanie imitacyjne tematów (t. 1-3) 

Podstawą faktury 7 gł. motetu M. Zieleńskiego Ave Maria. In festo an-

nuntiationis B.M.V. (Na święto Zwiastowania N.M.P.)
192

, jest współzawodni-

czenie dialogujące przeciwstawnych i dopełniających się chórów, opartych na 

swobodnej polifonii nieimitacyjnej z przewagą akordowej struktury homofo-

nicznej nota contra notam. Bowiem na tym planie architektonicznym zastoso-

wał kompozytor technikę koncertującą oraz imitacyjną.   

Wokalna praktyka wykonawcza wczesnego baroku dopuszczała „ela-

styczne” towarzyszenie instrumentów (colla parte), gdy zapisane były w party-

                                                 
191

 W. Malinowski, Polifonia …, s. 22. 
192

 Wg. wykazu utworów Zieleńskiego, [w] W. Malinowski, Polifonia…, s. 227. Offertorium to przeznaczone 

było do wykonania poza świętem Zwiastowania także na dni 5 VIII i 21 XI. 



63 

 

turze tylko głosy wokalne (tzw. a cappella)
193

. Nawet jeżeli zamieszczano zapis 

partitura pro organo, to miał on być dla organisty lub innych instrumentalistów 

jedynie  pomocą czy sugestią do realizacji. Partia partitury w tym motecie jest 

przez kompozytora umieszczona do realizacji towarzyszącej głosom, uzupełnia-

jąc je w niektórych rejestrach (z reguły niższych). Malinowski nazywa takie 

utwory pseudomonodiami
194

. W dalszym rozwoju, akompaniament organowy 

będzie ewoluował do tzw. basso continuo. U Zieleńskiego nie jest to jeszcze 

w pełni ukształtowana technika barokowa.  

Wg. A. i Z. Szweykowskich, motety Zieleńskiego wydane w Wenecji 

w 1611 r. powstały  wcześniej, pod koniec XVI w.  Wzorowane były na innych 

utworach tego typu tworzonych we Włoszech w ówczesnych małych ośrodkach 

muzycznych. Ośrodki takie często nie miały do dyspozycji pełnej obsady wyko-

nawczej w zespole. Praktykowano zazwyczaj realizację utworów cztero i pię-

ciogłosowych przez organistę w towarzystwie jednego tylko śpiewaka. Wów-

czas instrument wykonywał partie wszystkich głosów, a wokalista realizował 

jedną z pozostałych partii polifonicznych
195

. M. Zieleński wiedząc, że na ogół 

mniejsze ośrodki w Polsce również nie dysponowały dobrymi zespołami wokal-

nymi (poza kilkoma z bogatym protektorem magnackim), zamieścił w partitura 

pro organo  zalecenie, by w oparciu o nią wykonywać ewentualnie wersje naj-

prostsze (np. bez ozdobników, koloratur)
196

. 

Mikołaj Zieleński swoją twórczością „zamyka” epokę renesansu i otwiera 

okres baroku w muzyce polskiej. Pewne elementy obu stylów świadczące 

o trwającym procesie przekształcania się muzycznego renesansu w barok są 

rozpoznawalne także i w motecie Ave Maria. Z. M. Szweykowski zbliżania się 

Zieleńskiego do nowego stylu upatruje w melodyce budowanej na trójdźwięku, 

choć nie należy w tym stwierdzeniu rozumieć jego myślenia harmonicznego
197

. 

Zauważyć należy, iż choć krystalizowanie się systemu dur – moll nie było obce 

naszemu kompozytorowi to jednak faktura jego motetu jest na wskroś renesan-

sowo - polifoniczna. Szweykowski wskazuje również na nowatorskie podejście 

Zieleńskiego do warstwy słownej. „Żywy, niekonwencjonalny stosunek do tekstu 

– to […] z jednej strony kontynuacja najlepszych tradycji renesansu (M. Gomół-

ka), z drugiej  znowuż postawa, którą barok podkreślał ze szczególnym naci-

skiem”
198

. Cytowany już ks. J. Surzyński, autor jednego z pierwszych w zakresie 

                                                 
193

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, s. 83. 
194

 W. Malinowski, Polifonia…, s. 181. 
195

 A. i Z. Szweykowscy, Włosi w kapeli królewskiej…, s. 167. 
196

 Tamże, s. 168. 
197

 Z. M. Szweykowski, Problem przełomu stylistycznego…, s. 211. 
198

 Tamże…, s. 212. 



64 

 

historii muzyki opracowań religijnej twórczości polskich kompozytorów, na po-

czątku ubiegłego stulecia napisał: „Polskim Palestriną nazwać można Mikołaja 

Zieleńskiego, organistę i dyrygenta kapeli Prymasa Baranowskiego[…] Jakaż 

cudna architektonika muzyczna, jaka forma ścisła, jakie oryginalne i wyraziste 

melodie! Trudno opisać wrażenie jakie one na słuchaczu pobożnym wywierają. 

Nikt ich naśladować, nikt przewyższyć dzisiaj nie potrafi”
199

. 

Bez wątpienia twórczość motetowa Mikołaja Zieleńskiego jest potwier-

dzeniem bardzo wysokiego poziomu polskiej kultury muzycznej tego okresu. 

Dokumentują ten fakt już znacznie wcześniej kompozycje Wacława z Szamotuł. 

Potwierdzeniem powszechnie panującej w praktyce techniki polichóralnej jest 

również ogromna liczba wydanych  wówczas (przeł. XVI i XVII w.) druków, 

zwłaszcza motetowych. Jednak badania Szweykowskiego wykazały, iż w II poł. 

XVII wieku, liczba nowo drukowanych utworów stopniowo się zmniejszała
200

. 

Pomimo dużej popularności wśród ówczesnych twórców, technika ta  w aspek-

cie formotwórczym jednak nie była jedyną techniką kompozytorską. Danuta 

Szlagowska wyodrębnia pięć typów ówczesnego motetu:  

 polifoniczny - kultywowanie tradycji renesansowej (styl palestrinowski), 

 polichóralny – powielający zdobycze Szkoły weneckiej (styl monumental-

ny), 

 koncertujący – stosowanie techniki basso continuo (styl monodyczny), 

 monodyczny z basso continuo i ewentualnie z obligatoryjnymi instrumen-

tami– rzadko stosowany (styl monodii akompaniowanej), 

 kantatowy – wykorzystanie wykwintnej techniki bel canto  (nadrzędność 

melodii nad tekstem).  

Powyższa typologia wskazuje na pewne analogie. Mianowicie, iż zaciera-

ły się różnice pomiędzy motetami koncertującym i kantatowym a koncertem 

wokalnym i kantatą. To z kolei uniemożliwia przeprowadzenie wyraźnej linii 

podziału pomiędzy poszczególnymi typami formy
201

. Charakterystycznym ele-

mentem motetu barokowego jest sposób kształtowania konstrukcji utworu za 

pomocą konsekwentnie realizowanych motywów i fraz melodycznych.  

Teoria muzyki określa ten element jako snucie motywiczne. Była to „no-

wa” wartość w odróżnieniu do stylu renesansowego, w którym brak jedności 

motywicznej był uwarunkowany niezależnością poszczególnych głosów
202

. 

                                                 
199

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce…, s. 15. 
200

 A. i Z. Szweykowscy, Włosi w Kapeli Królewskiej…, s. 136. 
201

 D. Szlagowska, Muzyk baroku. Wyd. Akademii Muzycznej w Gdańsku, Gdańsk 1998, s. 139. 
202

 J. Chomiński, K. Wilkowska - Chomińska, Wielkie formy…, s. 71. 



65 

 

Wielogłos realizował dialogowanie na przestrzeni większych lub mniejszych 

fragmentów motetu. Najwybitniejszym twórcą motetowym tej epoki był 

J. S. Bach. Jego motety noszące znamiona ewolucjonizmu określa się jako kan-

tatowe. Jako niekwestionowany mistrz tej formy w odróżnieniu od typowej, wy-

kształconej formy kantaty, stosował w ich warstwie słownej teksty religijne. Po 

Bachu forma motetu nie ulega dalszemu rozwojowi. W sensie konstrukcji formy 

motetu widać coraz większą swobodę kompozytorów w kształtowaniu jego tra-

dycyjnego profilu. Motet podlega przeróżnym przeobrażeniom, co powoduje, że 

utwory tego gatunku nie zawsze można poddać wyraźnej typologii. Generalnie 

zarysowuje się tendencja przenikania do muzyki kościelnej elementów świec-

kich (np. typowe dla opery, ornamentacje). 

Epoka klasycyzmu jest okresem, w którym motet właściwy uprawiano 

przede wszystkim dla celów użytkowych
203

. Elementem pozostającym w relacji 

z wczesnorenesansowym rodowodem  tej formy, pozostaje już tylko łaciński 

 

10. W. A. Mozart  - Ave Maria KV 545, (temat) 

tekst słowny utworu i jego religijna treść. Gatunek Ave Maria tego okresu 

w kwestii twórczości motetowej nie ma też wybitnych, znanych przykładów
204

. 

Niemniej na gruncie polskiej twórczości muzycznej powstały wówczas dwa mo-

tety Ave Maria Józefa Elsnera (1769-1854). Ten polski kompozytor i pedagog 

(kształcił m.in. F. Chopina), pozostawił po sobie ponad 200 kompozycji, w tym 

wiele motetów. Jednym z jego pierwszych znanych dzieł jest motet Ave Maria 

Es - dur, wykonany publicznie w 1882 r. w kościele św. Wojciecha we Wrocła-

wiu
205

. Rękopis pozostaje w zbiorach Warszawskiego Towarzystwa Muzyczne-

go
206

. Godnym uwagi jest zwłaszcza motet B – dur op. 68. na 4 gł. chór z tow. 

organów ad libitum z 1840 r., dedykowany Gasparowi Wittmanowi
207

.  Źródła 

z końca XIX wieku podają wiele nazwisk, dziś raczej nieznanych kompozyto-

rów polskich – twórców muzyki religijnej. Jeden z pierwszych badaczy muzyki 

polskiej ks. Józef Surzyński wymienia nazwiska autorów motetów:  

                                                 
203

 J. Chomiński, K. Wilkowska - Chomińska, Wielkie formy… ,s. 78. 
204

 Ave Maria W. A. Mozarta KV 545 z 1788 r., jest czterogłosowym kanonem.   
205

 E. Dziębowska (red.), Encyklopedia muzyczna (efg)…, s. 19. 
206

 J. Elsnera
 
 Ave Maria Es – dur, partytura – autograf: WTM 920 (strona tytułowa i 4 karty rękopisu). 

207
 Partytura sporządzona przez E. Willim na podstawie mikrofilmu ze zbiorów Biblioteki Narodowej w War-

szawie (Mus. II. 19. 210 CIM.). Rękopis przechowywany jest w zbiorach muzealnych na Jasnej Górze w Czę-

stochowie. 



66 

 

Michał Rogulski   - Ave Maria,      

 Józef Nowakowski  - Ave Maria,      

 Józef Stefani   - Ave Maria,     

 Józef Surzyński ks. - Ave Maria (na chór mieszany),   

     - Ave Maria  (na 2 gł. z organami),  

Mieczysław Surzyński  - Ave Maria (na chór męski),    

Franciszek Walczyński. ks. - Ave Maria op. 24 (na 3 gł. mieszane),  

    - Ave Maria op. 47 (na 4 gł. mieszane),  

    - Ave Maria op. 27 (na 3 gł. równe)
208

.  

Wiele nazwisk, mało znanych lub w ogóle zapomnianych kompozytorów 

polskich, znaleźć można w pionierskim almanachu tego typu z 1874 roku p.t.: 

„Słownik Muzyków Polskich – dawnych i nowoczesnych” autorstwa Alberta So-

wińskiego
209

. Stan badań historiograficznych muzyki polskiej w II połowie XIX 

wieku był z oczywistych przyczyn znikomy. Najcenniejszy dorobek polskiej 

kultury muzycznej jeszcze czekał na odkrycie. Zrozumiałe jest wobec tego, iż 

brak w tym opracowaniu wielu wybitnych postaci polskiej muzyki dawnej jak 

B. Pękiel czy M. Zieleński. Zawiera on za to zapis istnienia rodzimej, polskiej 

twórczości muzycznej, po której do dziś nie pozostałby nawet ślad. 

Wybitny polski kompozytor XIX wieku, Stanisław Moniuszko, propago-

wał przede wszystkim narodowy nurt w swojej twórczości religijnej czego wy-

razem jest szereg motetów z tekstem w języku polskim, w tym Pozdrowienie 

anielskie na 4 gł. chór mieszany z tow. organów z 1873 r.
210

. W kwestii formal-

nej swoich kompozycji religijnych, S. Moniuszko hołdował stylowi polifonicz-

nemu szkoły palestrinowskiej
211

. Witold Rudziński, autor zwięzłej rozprawy 

o twórczości maryjnej naszego najwybitniejszego, obok F. Chopina, kompozy-

tora XIX w.; stwierdził: „…poglądy Moniuszki na muzykę religijną, odpowiada-

ją w zasadzie  rozpowszechnionej wówczas praktyce: dbając o zachowanie  po-

wagi kościoła i nabożeństwa […], za modelowe dla liturgii uważano utwory Pa-

lestriny […] czy też Allegriego (słynne Miserere)”
212

. Swoisty „renesans” poli-

                                                 
208

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce…, s. 38. 
209

 A. Sowiński, Słownik muzyków polskich – dawnych i nowoczesnych. Skład Główny w Księgarni Luksembur-

skiej, Paryż 1874 (przedruk techniką fotooffsetową wykonany w Zakładach Graficznych w Gdańsku z egzem-

plarza znajdującego się w B ibliotece Narodowej w Warszawie w nakładzie 800 egz. Wydało na zamówienie 

Zjednoczonego Księgarstwa, Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, Warszawa 1982). 
210

 E. Dziębowska (red.), Encyklopedia muzyczna (m)…, s. 322. 
211

 S. Moniuszko propagował rozwój ruchu cecyliańskiego nasilającego się w XIX wieku a oficjalnie powołane-

go w Ratyzbonie w 1868r. Moniuszko był założycielem m.in. Towarzystwa Św. Cecylii w Wilnie. Ufundował 

również obraz Św. Cecylii dla kościoła Św. Jana w Wilnie. 
212

 W. Rudziński, Twórczość maryjna Stanisława Moniuszki  [w] Matka Boska w życiu i twórczości wielkich 

Polaków, t. I. (red.) T. Herrmann ks., Centralny Ośrodek Apostolatu Maryjnego, Warszawa 1995, s. 157. 



67 

 

fonii a cappella  w muzyce XIX wieku, o którym wspomniano już wcześniej; 

sprowokował tendencje do zainteresowania kompozytorów rodowodem motetu 

i jego odrodzenie się w postaci pieśni chóralnej z pewnymi elementami pierwot-

nej formy motetowej epok muzyki dawnej. Wybitni kompozytorzy XIX w., tacy 

jak A. Bruckner, F. Liszt czy J. Rheinberger, utrwalili w literaturze chóralnej 

tradycyjną formę motetu z pełnym tekstem niezmienionej formuły modlitwy 

Ave Maria.  

Szczególnie dzieło A. Brucknera (1824 – 1896) kultywowane jest obecnie 

w wykonawstwie chóralnym. Utwór ten, o wysokich stosunkowo wymogach 

technicznych, jest jednocześnie syntezą technik kompozytorskich stosowanych 

we wcześniejszych epokach.   

Przeciwstawianie poszczególnych grup głosowych, techniki wielogłosowe 

(homofonizującej i polifonizującej) i cała forma osadzona w klasycznej harmo-

nii funkcyjnej, stanowią o wysokich walorach artystycznych tego wyjątkowego 

w dziejach muzyki motetu. Z kolei utwór J. Rheinbergera (1839 – 1901) 

o przejrzystej budowie, skonstruowany na zasadach homofonii z elementami 

imitacji i z dialogującym basem, stawia przed wykonawcą nieco mniej wymo-

gów technicznych. Odznacza się natomiast pięknem melodii i wyraźną energe-

tyką harmonii, tak typową dla całej twórczości tego wybitnego kompozytora. 

  Motet Ave Maria, był też w tym czasie przyczynkiem do nowatorskich 

eksperymentów w zakresie technik kompozytorskich. Takim przykładem jest 

cykl utworów włoskiego geniusza opery Giuseppe Verdiego a w nim m. in. Ave 

Maria (scala enigmatica armonizzata a 4 voci miste).  

Arrigo Boito opublikował to dzieło wraz z trzema innymi jako Ouattro pezzi 

sacri, które zawierało poza Ave Maria, jeszcze trzy motety: Stabat Mater, Laudi 

alla Vergine oraz Te Deum.  

 

 

11. Materiał dźwiękowy scala enigmatica wykorzystany przez G. Verdiego w motecie Ave Maria 

 



68 

 

 

12. G. Verdi - Ave Maria, (t. 1-6) 

Przewartościowania estetyczne w muzyce powodowały dynamiczne po-

szukiwania nowych form ekspresji wśród kompozytorów końca XIX i XX wie-

ku. Zainspirowały one również pokolenie młodych kompozytorów końca ubie-

głego stulecia do  kultywowania dziedzictwa kulturowego form i technik wokal-

nej muzyki dawnej w swojej twórczości. Wynikiem tej koncepcji rozwoju mu-

zyki są nadal podejmowane próby ukazania religijnej formuły łacińskiej Ave 

Maria w motetach muzyki, którą do niedawna określano mianem współczesnej. 

Są to jednak próby, które nadają tradycyjnym  formom i gatunkom, odmienny 

kształt i postać, a faktura często wypełniona bywa nową materią dźwiękową
213

. 

Literatura chóralna ostatniego półwiecza, którą zwykło się określać mia-

nem repertuaru współczesnego, obfituje w kompozycje, które wykorzystują ma-

teriał słowny formuły Ave Maria i fragmentami nawiązują stylistycznie do daw-

nej formy motetu, jak i innych gatunków. Poza typowo chóralnymi formami a 

cappella są to również formy wokalno - instrumentalne. Ich związki z pierwotną 

formą motetu są znikome. Pozostały jeszcze w oryginalnej formule łaciński 

tekst słowny jest jednak jako „tworzywo” kompozytorskie traktowany w sposób 

dalece dowolny. Podobnie zresztą jak i w warstwie muzycznej materiał dźwię-

kowy.   

Ciekawym przykładem współczesnego motetu Ave Maria jest utwór sło-

wackiego kompozytora młodego pokolenia - Mirko Krajci (przykł. 13 i 14). Je-

                                                 
213

 B. Smoleńska-Zielińska, Przeżycia estetyczne muzyki. WSiP, Warszawa 1991, s. 15. 



69 

 

go sześciogłosowa kompozycja jest przestrzenną konstrukcją dźwiękową z wy-

raźnym nawiązaniem do chorału gregoriańskiego. 

 
13. M. Krajci - Ave Maria, (t. 1-6) 

 

14. M. Krajci - Ave Maria. Cytat frazy chorałowej 



70 

 

Swobodne stosowanie technik kompozytorskich i subiektywizm stylistyczny 

motetu XX wieku uniemożliwia wyraźną typologię formy. Wydaje się jednak, iż 

myśl kompozytorska twórców muzyki chóralnej w odniesieniu zarówno do for-

my motetu jak i innych preferowanych współcześnie form wokalnych a cappella 

hołduje tezie, którą wysunął Mieczysław Perz; wybitny badacz dziejów muzyki 

dawnej i znawca zagadnienia: „Muzyka […] jest zewnętrznym wyrazem oraz 

metodą porozumiewania się ludzi. […].Żąda się od niej raczej tylko tego, aby 

była prawdziwą sztuką. Nie wystarczy zatem opanowanie reguł, ale potrzeba 

prawdziwości”
214

.  

W 1997 roku powstała Pieśń symfoniczna Ave Maria, dzieło gdańskiego 

organisty i kompozytora Bogusława Grabowskiego. Utwór na wielka orkiestrę 

symfoniczną, chór i solo sopran, skomponowany został specjalnie na uroczysto-

ści jubileuszowe 1000-lecia Gdańska, kilkakrotnie z powodzeniem wykonywany 

w następnych latach. Szeroko rozbudowana  forma tej kompozycji jest 5-

częściową kantatą opartą na łacińskich słowach modlitwy Ave Maria. Specyfiką 

tego dzieła jest jego kontemplacyjny charakter, realizowany piękną partią solo-

wą na tle trudnej technicznie partii chóru; w przeważającej części ośmiogłoso-

wą. Wyraźne motywy pieśni maryjnych i charakterystyczne w kulminacji ude-

rzenia dzwonów tworzą oryginalną scenerie błagalnej modlitwy.  

Każdego roku powstaje kilka (lub nawet kilkanaście) nowych utworów 

chóralnych (także jako formy wokalno-instrumentalne np. Bogusław Grabow-

ski), opartych na formule modlitwy Ave Maria, zarówno w Polsce (Marian Sa-

wa, Krzesimir Dębski, Michał Zieliński, Łukasz Mazur, Sławomir Czarnecki, 

Piotr Komorowski) jak i na całym świecie (m. in. John Rutter, Astor Piazzola, 

Javier Busto, Morten Lauridsen)
215

.  Choć nie w każdym przypadku możemy 

mówić o kontynuacji tradycyjnej formy motetu a cappella, to jednak są one 

próbą osobistego wyrażenia subiektywnej relacji kompozytora wobec sacrum. 

Ponadto są niezaprzeczalnym dowodem na to, iż religijne treści, a szczególnie 

Kult Maryjny, niezmiennie pozostają inspiracją twórczą dla kolejnych pokoleń 

kompozytorów. 

 

 

 

                                                 
214

 M. Perz, Interpretacja muzycznego „sacrum” w kontekście polskiej tradycji. [w] Współczesna polska religij-

na kultura muzyczna jako przedmiot badań muzykologii. Zakres pojęciowy, możliwości badawcze. (red.) 

B. Bartkowski, Wydawnictwo „Polihymnia”, Lublin 1992, s. 23. 
215

 Ogólnie dostępna jest internetowa baza informacyjna wszelkich kompozycji Ave Maria. Greet’s Ave Maria 

pages - http://www.zianet.com/parrotfan/ (aktualne dn. 19. 08. 2008) 

http://www.zianet.com/parrotfan/


71 

 

ROZDZIAŁ III 

Treść muzyczna i treść słowna w aspekcie 
wykonawczym motetów Ave Maria, pol-
skich kompozytorów muzyki dawnej 
i współczesnej 
 

 

 

 

 

3.1. Muzyka dawna 
 

 

 

 

 

Używając terminu muzyka dawna należy zdać sobie sprawę z dużego uogólnie-

nia zakresu problematyki. Stanisław Krukowski twierdził, iż jest to wspólne 

określenie dla twórczości „…kompozytorów europejskich mniej więcej do poło-

wy XVIII wieku, a więc od najwcześniejszych utworów średniowiecza do baroku 

włącznie”.
216

 W podobnym okresie osadza muzykę dawną Bohdan Pociej, na-

zywając ją ponadto muzyką chrześcijańskiej kultury Zachodu.
217

 

Terminologia  dotycząca nazw  epok stylistycznych w historii muzyki zo-

stała przeniesiona z innych dziedzin (historii powszechnej, plastyki, a nawet fi-

lozofii). Spowodowane to było stosunkowo późnym pojawieniem się historio-

grafii muzycznej jako dyscypliny, w porównaniu do innych analogicznych dzie-

dzin nauki.
218

  

Ramy czasowe okresów stylistycznych wiązano zazwyczaj z ważnymi da-

tami dla przemian kultury muzycznej, ale przede wszystkim dziejów historii 

powszechnej. Kolejne epoki w dziedzinach sztuki wyznaczał rozwój chrześci-

jaństwa, głównie za sprawą mecenatu  Kościoła, który wspierał artystów i finan-

sował wszelkie przedsięwzięcia, tym samym  również warunkował rozwój mu-

                                                 
216

S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, s. 9. 
217

B. Pociej, Czysta struktura a mowa dźwięków – uwagi na temat pewnej rewolucji w estetyce muzycznej dzisiaj. 

[w] Muzykolog wobec dzieła muzycznego. Zbiór prac dedykowanych doktor Elżbiecie Dziębowskiej 

w siedemdziesiątą rocznice urodzin. (red.) M. Woźna-Stankiewicz Z. Dobrzańska-Fabiańska, Musica Jagielloni-

ca, Kraków 1999, s. 485. 
218

 P. Późniak, Muzyka XV-XVI wieku …, s. 9. 



72 

 

zyki. Jej formy religijne były ściśle zintegrowane z ewoluowaniem liturgii ko-

ścielnej. Muzyka świecka pojawiła się w drugim tysiącleciu -  elementy profa-

num stopniowo wplatano w muzyczne kręgi hermetycznego dotychczas świata 

Kościoła.  

Rozgraniczenie terminologiczne muzyki dawnej od następnego okresu, 

obejmującego po niej wszystko, co w muzyce wydarzyło się do końca XIX wie-

ku, wydaje się w odniesieniu do muzyki chóralnej jak najbardziej trafne. Filozo-

fia humanizmu renesansowego nawiązywała do antyku, zataczając niejako koło 

wyobraźni i myśli o sztuce, co generalnie miało swój wyraz w rozwoju muzyki 

tego okresu, w praktyce jeszcze wyłącznie wokalnej.   Epoka baroku wyniosła 

na piedestał instrumentarium (monodia akompaniowana, basso continuo). 

Wówczas zespołowa muzyka wokalna a cappella swoje apogeum miała już za 

sobą, a z końcem baroku jej rozwój w dawnym kształcie już nie miał kontynu-

atorów.  

Słusznie zatem uważa się ten czasokres; nieco uogólniony i raczej orien-

tacyjny, niemniej odpowiedni, na określenie całego dorobku kompozytorów 

terminem muzyka dawna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 

 

3.1.1. Sebastian z Felsztyna (ok. 1485-1536) Alleluja. Ave Ma-
ria, 4 gł.  (Versus alleluiaticus z mszy wspólnej na 
święta NMP w okresie  Adwentu i Wielkanocy219) 

Postać tego kompozytora jak i jego działalność nie są jeszcze wnikliwie zbada-

ne. Wiadomo o nim, iż w 1507 roku wstąpił do Akademii Krakowskiej. Kształ-

cił się tam w dziedzinie muzyki na wydziale Artes Liberales (sztuki wyzwo-

lone). Studia w owym czasie rozpoczynano przed ukończeniem dwudziestego 

roku życia, stąd też domniemana data jego urodzin. W 1509 roku uzyskał tytuł 

tzw. bakałarza (bakalaureat; najniższy ówcześnie stopień akademicki był 

w dawnej Polsce potocznym tytułem nauczyciela szkoły elementarnej, pedago-

ga
220

). W tym czasie Sebastian przyjął święcenia kapłańskie i prawdopodobnie 

ukończył seminarium duchowne w Przemyślu, bowiem po roku 1530 wraca 

w rodzinne strony (okolice Sambora) jako wikariusz w Felsztynie. Obecnie jest 

to wieś Скелівка (Skieliwka) na Ukrainie. Do 1772 roku było to jednak polskie 

miasteczko administracyjnie należące do województwa ruskiego, w powiecie 

przemyskim. W okresie międzywojennym Felsztyn ponownie istniał jako pol-

skie miasteczko województwa lwowskiego, powiat samborski. 

Z jego prac teoretycznych zachowały się cztery
221

 (Opusculum musicae 

compilatum, traktat o elementarnych zasadach śpiewu liturgicznego był w latach 

1517 – 1539 wydany drukiem pięciokrotnie). Niewątpliwie muzyka pozostawała 

pasją Sebastiana z Felsztyna, skoro żyjąc daleko od stolicy, utrzymywał  on kon-

takty z Krakowem wydając tam swoje kompozycje. Trzy utwory 4 gł.: Alleluja 

Ave Maria, Alleluja felix es sacra Virgo Maria oraz sekwencja Virgini Mariae 

laudes, włączone zostały do repertuaru Kapeli Rorantystów; męskiego zespołu 

wokalnego a cappella, (pierwsza stała kapela katedralna przy katedrze krakow-

skiej, ustanowiona przez króla Zygmunta I Starego w 1540. Śpiewała ona pod-

czas codziennych nabożeństw w Kaplicy Zygmuntowskiej, działała do XVIII 

w.) Dzięki temu utwory Sebastiana jak i innych polskich kompozytorów dotrwa-

ły do naszych czasów, przechowywane m.in. w Krakowie i Poznaniu
222

.  

                                                 
219

 Wg. Z. M. Szweykowskiego [w] Musica antiqua polonica. z. III. Renesans. (red.) P. Późniak PWM, Kraków 

1993, s. 49. 
220

 W. Kopaliński, Słownik mitów i tradycji kultury,… s. 72. 
221

 Modus regulariter, Opusculum musices noviter congestum,  Opusculum musicae compilatum,   Opusculum 

musicae mensuralis,  ukazały się jako przedruk oryginału, [w] Monumenta musicae in Polonia  (red.) 

J. Morawski, PWM, Kraków 1979. 
222

 E. Głuszcz-Zwolińska, Musicalia Vetera. Katalog tematyczny rękopiśmiennych zabytków dawnej muzyki 

w Polsce. t. I., z. 2. Zbiory muzyczne proweniencji wawelskiej. (red.) Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1972, 

ss. 11-13.  

http://www.muzyka.oryginalne.net/Sztuki_wyzwolone
http://www.muzyka.oryginalne.net/Sztuki_wyzwolone
http://encyklopedia.pwn.pl/haslo.php?id=4007681
http://portalwiedzy.onet.pl/49202,,,,a_cappella,haslo.html
http://portalwiedzy.onet.pl/65495,,,,zygmunt_i_stary,haslo.html


74 

 

W konstrukcji motetu Sebastiana z Felsztyna dostrzec można wyraźnie 

ustaloną hierarchię głosów. Pierwszoplanowy tenor jako fundament kompozycji 

cantus firmus, oparty jest na materiale dźwiękowym kościelnej skali miksolidyj-

skiej (przykł. 2). Koresponduje on z sopranem (discantus) na zasadzie kontra-

punktu. Tworzą one parę głosów wypełnianą przez głos środkowy - alt (contra-

tenor).  

Cantus firmus (przykł. 2) ma w tym utworze swoje priorytetowe znacze-

nie jako podstawa konstrukcji dzieła. Nie jest on wykorzystywany jedynie we 

fragmentach jako element poddawany imitacji. Taka technika będzie charakte-

rystyczna powszechnie dla późniejszych motetów (muzyka niderlandzka XV 

i XVI w i jej naśladowcy). Ważnym aspektem wykonawczym jest swobodne 

 
1. Rękopis motetu Sebastiana z Felsztyna. Obecnie w zbiorach Biblioteki Głównej Uniwersytetu Adama Mickiewicza 

w Poznaniu (Ch. 191)223         

prowadzenie melodii cantus firmus w niezachwianej dynamice. Wymaga to 

pewnej sprawności technicznej w operowaniu przez tenory długim oddechem. 

Pozostałe głosy (S, A, B) spełniają rolę drugoplanową z uwagi na fakt, iż do-

                                                 
223

 Wg. indeksu, [w] E. Głuszcz - Zwolińska, Musicalia Vetera. Katalog tematyczny rękopiśmiennych zabytków 

dawnej muzyki w Polsce. t. I., z. 2. Zbiory muzyczne proweniencji wawelskiej. (red.) Z. M. Szweykowski, PWM, 

Kraków 1972. 



75 

 

komponowywane były do tenora, zazwyczaj pochodzącego z chorału gregoriań-

skiego. 

Wzrastająca rola czynnika improwizacyjnego w muzyce wokalnej późne-

go średniowiecza znalazła odbicie w znanych ówcześnie w Europie traktatach 

o kontrapunkcie. Teoretyczne rozprawy  muzykologiczne tego okresu dowodzą, 

iż faktura polifoniczna utworów powstawała często przez improwizacyjne do-

dawanie głosów do cantus firmus (technika discantus i fauxbourdon)
224

. Długo-

nutowe dźwięki melodii chorałowej są charakterystyczne dla późnośrednio-

wiecznych utworów tego typu, niemniej w muzyce polskiej technika ta utrzymu-

je się przez cały okres renesansu jako wiodący nurt aż do czasów Gorczyckiego.   

 

2.  Sebastian z Felsztyna – Ave Maria. Cantus firmus w tenorze (skala miksolidyjska) 

Charakterystyczny linearyzm głosów dokomponowywanych sukcesywnie 

do tenora (tradycyjna technika kompozytorska), korelowany jest ich współbrz-

mieniami w układzie pionowym. „Nie stosuje tu jednak Sebastian techniki nota 

                                                 
224

 B. Schaeffer,  Dzieje muzyki…, s. 131. 



76 

 

contra notam, lecz posługuje się ozdobnym kontrapunktem, nie bez uwzględnia-

nia techniki imitacyjnej”
225

 (przykł. 3). 

Pamiętać należy o uwzględnieniu niezbędnej pulsacji metro – rytmicznej 

i rozłożeniu napięć energetycznych fraz melodycznych zgodnie z prozodią słów 

stanowiących frazę tekstową(przykł. 3) 

 

3.  Sebastian z Felsztyna - Alleluja. Ave Maria, (t.19-23). Ozdobny kontrapunkt 

 „Interpretacja muzyki średniowiecza i renesansu na podstawie zapisu no-

tacyjnego stwarza możliwość poznania ważnych cech ówczesnej sztuki muzycz-

nej. Jak bowiem wiadomo, istniało wówczas bardzo silne sprzężenie między spo-

sobami notowania i tworzenia muzyki”
226

. W myśl cytowanej powyżej tezy (Z. 

Dobrzańska-Fabiańska), należałoby na etapie interpretacyjnym uświadomić so-

bie problem odwzorowania w zapisie muzycznym motetu Sebastiana 

z Felsztyna, akcentów słownych wyznaczonych literacko w tekście formuły mo-

dlitewnej Ave Maria. Zastosował on wyjątkowo mało materiału słownego jak na 

gatunek muzyczny, którego atrybutem od początku był właśnie przede wszyst-

kim tekst. Kompozytor oparł strukturę utworu na wersetach Pozdrowienia aniel-

skiego, czyli pierwszej części modlitwy Ave Maria.   

Tzw. aspekt rytmiczny rozpatrywał sam kompozytor w swoim traktacie 

teoretycznym
227

. Ze względu na istnienie podziału na takty w pierwotnym zapi-

sie motetu (fot. 1), co byłoby dowodem ówczesnego nowatorstwa; funkcjonuje 

                                                 
225

 Z. M. Szweykowski, Rozkwit wielogłosowości w XVI wieku [w] Z dziejów polskiej kultury muzycznej, 

t. I. Kultura staropolska. (red.) Z. M. Szweykowskiego, PWM, Kraków 1958, s.  85. 
226

 Z. Dobrzańska – Fabiańska, Notae musicae artis. Notacja muzyczna w źródłach polskich XI  -  XVI wieku, [w] 

Muzyka, kwartalnik Instytutu Sztuki Polskiej Akademii Nauk, (red.) E. Witkowska-Zaremba, Rocznik XLVI 

2001/4, s. 83. 
227

 Sebastian z Felsztyna, Modus regulariter 1518, [w] Monumenta musicae in Polonia. (red.) J. Morawski, 

PWM Kraków 1979.  



77 

 

w tym motecie miarowa pulsacja rytmiczna. Jednak być może owe kreski (tak-

towe) nie pochodzą od kompozytora lecz zostały dodane później?  

Pojęcie terminu tactus (łac. = dotknięcie) porządkowało przebieg ryt-

miczny utworu  renesansowego w taki sposób, iż wszystkie zawarte w nim war-

tości były równouprawnione w przydzielaniu im akcentów muzycznych, 

w zależności od występującej sylaby słownej. Dzięki temu  nie powstają kom-

plikacje energetyczne w trakcie rozwoju melodii w głosach. Dawna stylistyka 

wykonawcza wymaga zatem od współczesnego wykonawcy, aby pamiętać, 

iż „beznapięciowa” struktura rozwija się w ramach fraz muzycznych do końca 

motetu. Bez względu na istnienie kresek taktowych. 

Stopniowe odejście kompozytorów od myślenia horyzontalnego w powią-

zaniu struktur melodycznych ściśle z deklamacyjnością tekstu, rozpocznie się 

w muzyce z nadejściem baroku. Wówczas pojawią się powszechnie w polifonii 

przebiegi taktowe. Wzajemne przenikanie się melodii w poszczególnych gło-

sach jest zadaniem, które w pracy nad motetem powinien dyrygent realizować 

przede wszystkim na próbach oraz w czasie  jego wykonania podczas koncertu. 

Dzieło Sebastiana z Felsztyna pozbawione jest pauz i wyraźnych cezur. 

Brzmienie gęstej faktury wokalnej stwarza nastrój powagi i skupienia na sło-

wach tekstu formuły modlitewnej.  

Ks. J. Surzyński pisał o nim na początku ubiegłego stulecia, gdy twór-

czość tego kompozytora nie była szerzej znana, iż „utwory Sebastiana 

z Felsztyna, świadczą o jego wielkiej erudycji muzycznej. Trzeba się w nią wsłu-

chać, by odkryć jej piękność tajemniczą. Potęga tonów Felsztyńskiego dlatego 

jest tak wielką, że melodia gregoriańska jakby nić złota w tenorze przez utwór 

się wije, podczas gdy reszta głosów kontrapunktycznie jej towarzyszy”
228

. Dy-

namika jest istotnym elementem kształtowania wyrazu artystycznego ze wzglę-

du na jej audytywne walory. Myśl muzyczna kształtowana frazą tekstową wy-

znacza momenty napięć. Realizowane są one stopniowo, w płynnych przebie-

gach melodycznych, tworząc nastrój skupienia i kontemplacji. Unikać należało-

by w tym motecie przesadnego wzrostu, zarówno dynamiki jak i tempa. Prze-

sadne crescenda budowałyby niepożądany efekt monumentalności brzmienia. 

Utwór ten jest zabytkiem wyjątkowym w polskiej literaturze wokalnej; 

w historii muzyki dowodzi faktu istnienia w Polsce na przełomie epok, uregu-

lowanego i w pełni zwokalizowanego czterogłosu
229

. Motet ten, jest stosunkowo 

mało znany powszechnie i rzadko wykonywany. Pozostaje w kręgu zaintereso-

                                                 
228

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce polskiej, Druk W. L. Anczyca i Spółki, Kraków 1905, s. 14. 
229

 Z. M. Szweykowski, Rozkwit wielogłosowości… s. 86. 



78 

 

wań wyspecjalizowanych w muzyce dawnej zespołów i dyrygentów (m.in. S. 

Stuligrosz) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 

 

 
 



80 

 

 
 

 



81 

 

 
 

 



82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 

 

3.1.2. Bartłomiej Pękiel (? - 1670)  Ave Maria, 4 gł. 

Na temat jego życia i twórczości niewiele wiadomo z powodu małej ilości za-

chowanych do naszych czasów źródeł. B. Pękiel – to jedna z najwybitniejszych 

postaci muzyki polskiej, choć jako kompozytor odkryty stosunkowo niedawno. 

Z punktu widzenia zachowanych kompozycji uznaje się tę postać jako wybitne-

go kompozytora epoki baroku w Polsce. W „Słowniku muzyków polskich” 

A. Sowińskiego z 1874 r. wzmiankowany jedynie jako „…organista przy ko-

ściele katedralnym Św. Jana w Warszawie za czasów Jarzemskiego”
230

 (Adam 

Jarzębski – przyp. autora). Pierwsza wzmianka źródłowa informuje o nadaniu 

Pękielowi w 1641 roku przywilejów przez króla Władysława IV. Wybitny ba-

dacz tego okresu, H. Feicht stwierdził, iż rozpoczął on swoją działalność kom-

pozytorską na dworze królewskim właśnie za panowania Władysława IV
231

, bę-

dąc  w tym czasie członkiem Kapeli Królewskiej w Warszawie.  

Z roku 1643 pochodzą 3 kanony, najwcześniejsze z zachowanych utwo-

rów, umieszczone na pierwszym miejscu wydanego w Wenecji zbioru Cribrum 

musicum Marka Scacchiego, który był w owym czasie kapelmistrzem Kapeli 

Królewskiej. Fakt ten świadczy o dużym uznaniu dla Pękiela, był  ogromną no-

bilitacją i dowodem na to, iż od dłuższego czasu kompozytor musiał być już 

znany na terenie  kraju, skoro drobne utwory dołączono do renomowanego wy-

dawnictwa w Wenecji. W 1649 roku przejął kierowanie kapelą po M. Scacchim. 

Jednak w następnych latach wydarzenia polityczne i wojny, zwłaszcza ta ze 

Szwedami w 1655 roku; sprawiły, iż sprawy kapeli zeszły na dalszy plan. 

W czasie dwuletniej tułaczki dworu królewskiego i rozproszenia kapeli twór-

czość kompozytorska pozostała w cieniu historycznych wydarzeń. Jednak przed 

1660 rokiem, jak podaje H. Feicht, powstają motety Pękiela, a wśród nich dwa 

maryjne: Assumpta es Maria i Ave Maria (w oryginale na alt, 2 tenory i bas). 

Niewątpliwie można doszukać się wpływu kultu maryjnego przy ich powstaniu, 

wobec pomyślnego zwrotu w wojnie ze Szwedami i obroną klasztoru na Jasnej 

Górze. O silnych tradycjach maryjnych świadczy forma zachowanego rękopisu 

Missa Pulcherrima. Cztery księgi głosowe z 1669 roku, przechowywane w Ar-

chiwum Akt Dawnych w Krakowie, oprawione są w skórę z odciśniętym em-

blematem Matki Boskiej z Dzieciątkiem Jezus na środku przedniej okładki. Po 

zakończeniu wojny Pękiel nie wrócił już do Warszawy. Sprzedał swoją posia-

dłość w Ujazdowie (dzisiejszy park i pałac belwederski) i osiadł w Krakowie. 

                                                 
230

 A. Sowiński, Słownik muzyków polskich …, s. 305. 
231

 H. Feicht, Wstęp do: Missa pulcherrima, [w] Wydawnictwo Dawnej Muzyki Polskiej. (red.) H. Feicht    

i Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1966, s. 5. 



84 

 

Na dawnym stanowisku zastąpił go J. Różycki, a on sam objął stanowisko ka-

pelmistrza kapeli katedralnej na Wawelu po śmierci F. Liliusa (1657 r.).  

W Krakowie współpracował w następnych latach z Kapelą Rorantystów, 

prowadzoną w latach 1660 – 1682 przez M. A. Miskiewicza, który osobiście 

kopiował utwory a cappella B. Pękiela, skomponowane dla tego zespołu. Dzieła 

te, m. in. msze i wspomniane motety, są najważniejszymi osiągnięciami polifo-

nii kontrapunktycznej tego okresu w Polsce, a ich autora, pomimo niewielu za-

chowanych utworów (ogółem 28), uznać należy za jednego z najwybitniejszych 

twórców epoki
232

.  

Tematyka jego motetów jest zaczerpnięta z chorału. Pękiel wykorzysty-

wał ten materiał melodyczny do imitacji lub jako tenorowe cantus firmus 

w tradycyjnej formie długonutowych wartości rytmicznych. W stylu kompozy-

torskim Pękiel osobiście odnosił się do stylu palestrinowskiego, wzorując się na 

Szkole rzymskiej. Świadczy o tym jego rękopiśmienna sygnatura ad instar Pra-

enestini na karcie głosu tenorowego Missa pulcherrima
233

. Jednak nie jest to 

wierne naśladownictwo, na co wskazuje m. in. A. Chybiński: „…styl tej kompo-

zycji, dzięki mnóstwu podobieństw, zwłaszcza w prowadzeniu głosów, jest 

wprawdzie rzymski, jednakże dość już odległy od stylu samego Palestriny”
234

. 

Błędne byłoby natomiast generalizowanie w określeniu wzorów stylistycznych, 

jakim Pękiel hołdował w swoich kompozycjach.  

B. Schaeffer sklasyfikował go jako kompozytora „…piszącego muzykę 

w stylu kompozytorów weneckich”
235

. Można jednak przypuszczać, iż  twierdząc 

tak, miał raczej na  myśli 13 – głosowe Missa concertata la Lombardesca, napi-

sane w koncertującej fakturze polichóralnej z towarzyszeniem 5 instrumentów. 

Z kolei J. Chomiński uważał, iż z całą pewnością styl Pękiela „…odznacza się 

wysokimi walorami artystycznymi i doskonałym opanowaniem techniki polifo-

nicznej, szczególnie imitacyjnej, ale ze stylem Palestriny niewiele ma wspólne-

go”
236

. Jako elementy decydujące o wykluczeniu porównań ze Szkołą rzymską 

podaje harmonikę o wyraźnie rozwiniętym systemie dur-moll. B. Pociej stwier-

dza, iż w stylu Pękiela dokonuje się swoista dynamizacja i uintensywnienie 

wzorów palestrinowskich, „…przy ścisłym przestrzeganiu wszystkich reguł 

owego najdoskonalszego z możliwych systemów komponowania muzyki, systemu 

                                                 
232

 H. Feicht, Wstęp do: Missa pulcherrima…, s. 6. 
233

 Sygnatura prawdopodobnie pochodzi od samego B. Pękiela, choć to autorstwo poddawane jest w wątpliwość 

przez takich badaczy jak H. Feicht i J. Chomiński. Jako autora tej sygnatury wskazuje się M. A. Miskiewicza, 

kapelmistrza kapeli rorantystów i kopistę B. Pękiela. 
234

 A. Chybiński, Z dziejów muzyki polskiej do r. 1800. (red.)  M. Gliński, Wyd. Gebethner i Wolff, Warszawa 

1927. 
235

 B. Schaeffer,  Dzieje muzyki, s. 169. 
236

 J. Chomiński, K. Wilkowska – Chomińska, Historia muzyki, t. I…, s.  240. 



85 

 

określonego jako kontrapunkt staroklasyczny czy polifonia renesansu”
237

. Pękiel 

był autorem pierwszego polskiego oratorium - Audite mortales, które przyrów-

nuje się do najwybitniejszych dzieł C. Monteverdiego. Niemniej rozważania 

muzykologiczne nie są przeznaczeniem niniejszej pracy. 

Reasumując, należy stwierdzić, że pomimo braku w stylu Pękiela jedno-

znacznej kontynuacji stylu palestrinowskiej Szkoły rzymskiej ani Szkoły we-

neckiej, można zauważyć wykorzystywanie zdobyczy technik kompozytorskich 

obu szkół. Tym bardziej zyskuje na tym indywidualność kompozytora. Dokonu-

je on kompozytorskiej syntezy stylu koncertującego i monodycznego, co widać 

chociażby w jego utworach krakowskich.  

 Faktura motetów Pękiela jest z założenia skromniejsza od jego pozosta-

łych form, chociażby mszy. Zatem cechy jego stylu są w tym przypadku bar-

dziej sprecyzowane i dostrzegalne. Kompozycje te pisane były w Krakowie dla 

Kapeli Rorantystów. Możliwości  techniczne tego słynnego zespołu, który tra-

dycyjnie tworzyły głosy męskie, odzwierciedlone są w fakturze Ave Maria.  

Czterogłos obsadzony został przez dwa głosy żeńskie: cantus (sopran) 

i alt (dawniej altus – contratenor) oraz tenor i bas. Wyraźna budowa trzyczę-

ściowa motetu Ave Maria B. Pękiela, podkreślona jest zmieniającym się metrum 

i sposobem opracowania. Część I (t. 1 – 29) utrzymana jest w metrum parzy-

stym, które swoją stabilnością sprzyja utrzymaniu charakteru powagi.  

 

4.  B. Pękiel – Ave Maria, (t. 1-5)  

 Następna cześć; II (t. 30 – 49) - jest wyraźnie skontrastowana w stosunku 

do poprzedniego fragmentu poprzez metrum trójdzielne. Ożywiona nieco faktu-

ra utworu wymaga od wykonawców precyzji rytmicznej i dbałości o prozodie 

                                                 
237

 B. Pociej, Komentarz do wydania Antique Poloniae Opera Musica. Veriton SXV-735. 



86 

 

słów, bez niekontrolowanych akcentów na początku modułów taktowych. Za-

chowany jest natomiast niezachwiany puls wartości metrycznej. 

 

5.  B. Pękiel – Ave Maria, (t. 30-34) 

Konieczność uzyskania  płynności melodii  frazy opartej  na wersetach  

modlitwy, niezaburzonej „zbędnym” akcentem prozodii słowa (np. słowa Et be-

nedictus – t.31-32)jest w wykonawstwie tego fragmentu sprawą nadrzędną. 

W części III łącznie z zakończeniem kadencyjnym (t. 50 – 65) następuje powrót 

do nastroju powagi i skupienia modlitewnego z początku utworu. Końcowa 

część kompozycji  podkreślona jest zmieniającym się metrum i sposobem opra-

cowania materiału muzycznego w technice nota contra notam . Technika ta wy-

stępuje tu jako element kontrastu fakturalnego, pojawiając się jeszcze w ostat-

niej części jako mniej rozbudowana struktura.  

Pierwszy fragment utworu (t. 1-5, przykł. 4) w swojej konstrukcji oparty 

jest na imitacji linearnej. Pękiel respektował w swoim motecie zasady obowią-

zujące w polifonii klasycznej. Kolejne frazy imitowane są w relacjach kwinto-

wych stanowiąc materiał muzyczny dla poszczególnych głosów. Siedmiokrotnie 

powtórzony temat przekształca się w fakturę polifonizującą z zastosowaniem 

typowej dla baroku swobodnej imitacji.  



87 

 

 

6.  B. Pękiel - Ave Maria, (t. 24-29) 

Modulowanie do durowego trybu tonacji następuje na zagęszczeniu mo-

dułu melodyczno - rytmicznego faktury przy zastosowaniu drobnych wartości 

(t. 25-28,  przykł. 6). Poszczególne głosy zestawione są w pary, nadal w fakturze 

polifonicznej w charakterystycznych relacjach kwintowych ze zmianą rytmiki 

i kierunków ruchu głosów (inwersja).  

Zasadą konstrukcji jest w tym fragmencie przeciwstawianie głosów pro-

wadzonych parami oraz dialogująco z opóźnieniem kilku taktów (t. 30-34,  

przykł. 5, podobnie w t. 38-47). Głosy grupowane są ze sobą tworząc fakturę 

dialogujących ze sobą planów. Brak tu większej samodzielności melodycznej, 

co było zapewne zamierzonym efektem kompozytorskim, podkreślającym pew-

nego rodzaju „jedność” modlących się wiernych. Brzmienie tej części odznacza 

się jaśniejszą barwą, wyrażającą przypuszczalnie ufność chrześcijan w prośby 

zanoszone do Matki Boskiej. Wniosek ten nasuwa się podczas analizy sposobu 

opracowania tekstu, który podobnym motywem muzycznym łączy skojarzenio-

wo w jedną odrębną wypowiedź wersety:  Sancta Maria Mater Dei (t.29-32) 

z poprzednim:  et benedictus fructus ventris tui (t. 37-40) oraz Jesus Christus.  

Imię Jezus stanowi w formule modlitewnej integralną część wersetu Po-

zdrowienia anielskiego. Zastosowana w t. 34-36 kadencja wyraźnie uwypukla to 

słowo, czyniąc je symbolicznym i wymownym, zwłaszcza przed pojawieniem 

się w następnych taktach, trzykrotnie powtórzonym Sancta Maria.  

Zdania muzyczne tej części oparte są odpowiednio na trzech powyżej 

wymienionych frazach tekstowych. Szeregowane są samodzielnie, na co wska-

zuje zwieńczenie ich kadencją. Dominują w przebiegu tej części durowe 

brzmienia akordów, co ma pewne znaczenie w zestawieniu z następującą po niej 



88 

 

III częścią oscylującą harmonicznie wokół trybu molowego. Szczególnie sły-

szalny jest ów kontrast na wersecie nunc et in hora mortis nostrae (teraz i w go-

dzinę śmierci naszej). Poprzedzony jest on przejmującą w swojej intensywności 

kadencją na słowach ora pro nobis peccatoribus (módl się nad nami grzeszny-

mi), która jest elementem dodającym powagi wypowiadanym słowom (t. 50-53 

i 54-59).  

Zakończenie ostatniej części na słowie amen wyraźnie utrwala 

w brzmieniu tryb molowy tonacji. Niespodziewanie jednak w finale ze zmianą 

na tryb durowy końcowego akordu, co zapewne może symbolizować domyślnie 

nadzieję w sens modlitwy do Maryi?  

Zasadniczo wyróżnić możemy w tym motecie dwie zasady kształtowania 

materiału muzycznego: ewolucyjna (cz. I) i szeregowana, poprzez wyodrębnia-

nie myśli muzycznych oraz fraz stosowanymi pauzami i cezurami (cz. II). 

Charakterystyczny w swojej wymowie jest melancholijny nastrój tej 

kompozycji. Hieronim Feicht stwierdził, iż owa nastrojowość wywołująca stan 

zadumy, a nawet smutku, jest muzyczną cechą wspólną, wyróżniającą pieśni 

słowiańskie tego okresu
238

. Blask minionego „Złotego wieku” coraz bardziej 

przygasał w XVIIwiecznej Polsce. Pogarszała się sytuacja polityczna 

i gospodarcza, w związku z czym powodów do tego rodzaju skojarzeń było wie-

le.  

Zachowane zbiory pieśni, które ukazały się drukiem w pierwszej połowie 

XVII w. stanowią cenne świadectwo myślenia i działania środowiskowego, 

wskazując zarazem na typ jego pobożności. Wiara i pobożność były wówczas 

w dużej mierze reakcją na wydarzenia społeczne, na kataklizmy (pożary), cho-

roby (zaraza) dziesiątkujące ludność  i przyczyniające się do ich trudnej sytuacji 

 materialnej i egzystencjalnej
239

. Niepewność bytowa i ciągłe zawirowania dzie-

jowe sprawiły, że myśli człowieka błądziły między pobożnością religijną, w tym 

czasie graniczącą z fanatyczną ekstazą, a potrzebami typowo ludzkimi, szczę-

śliwego życia na ziemi - tym biblijnym "padole łez"
240

. Stąd też być może, ema-

nujący na słuchacza nostalgiczny pesymizm religijnych dzieł wokalnych pol-

skich kompozytorów tego okresu? 

                                                 
238

 H. Feicht, Wstęp do Missa pulcherrima…, s. 7. 
239

 P. Tarliński, Katolicka pieśń kościelna w języku polskim w pierwszej połowie XVII wieku. [w] Cantus Catolici 

und das Kirchenlied des 17. Jahrhunderts in Mitteleuropa. Konferenzbericht (red.) L. Kaćic, Slavisticky Kabinet 

SAV, Bratysława 2002, s. 97. 
240

 Psalm 83 (z Wulgaty, łac. Vallis lacrymarum) wg. M. Lutra „padół ziemski”, miejsce ludzkiej niedoli, prze-

ciwstawne niebu, (zob.) Słownik mitów i tradycji kultury. (red.) W. Kopaliński,  Państwowy Instytut Wydawni-

czy, Warszawa 2001. 



89 

 

Ks. Józef Surzyński przyrównał B. Pękiela do Orlando di Lasso, jednego 

z największych kompozytorów renesansu, choć  postać polskiego kompozytora 

nie była jeszcze wtedy prawie w ogóle zbadana przez muzykologów. „B. Pębiel 

(Pekiel) […] najdzielniejszy kompozytor polski XVII wieku, pisał dzieła na cześć 

Matki Boskiej przeważnie na głosy męskie (właściwie na alt, który śpiewali fal-

setyści, tenor, baryton i bas)[…] jego motety przechowane w księgach roranc-

kich, są tworami geniuszu muzycznego, wstrząsają duszą słuchacza”
241

.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
241

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce…, s. 16. 



90 

 

 
 

 



91 

 

 
 

 



92 

 

 
 

 

 



93 

 

 
 

 



94 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 

 

3.1.3. Grzegorz Gerwazy Gorczycki (1665/7 - 1734) Alleluja. 
Ave Maria,  4 gł. i  Ave Maria, 4 gł.  z Missa Rorate (II) 

Uważany za najwybitniejszego przedstawiciela baroku w muzyce polskiej, 

Grzegorz Gorczyca (pierwotne nazwisko G.G. Gorczyckiego) pochodził 

z Górnego Śląska, ze wsi Rozbark (dzisiejsza dzielnica Bytomia), z rodziny za-

możnych wolnych chłopów
242

. Sytuacja bytowa Gorczyców pozwoliła ich sy-

nowi zdobyć wszechstronne wykształcenie - począwszy od miejscowej szkoły 

parafialnej w Bytomiu, przez Wydział Sztuk Wyzwolonych i Filozofii na Uni-

wersytecie w Pradze (ok. 1678 r.), aż po studia na Wydziale Teologicznym 

Uniwersytetu Wiedeńskiego, które zaowocowały  po siedmiu latach uzyskaniem  

tytułu licencjata, co na owe czasy było stopniem wysokiej rangi.  

 W 1690 r. przybył do Krakowa, gdzie wstąpił do Seminarium Duchowne-

go (pod nowym nazwiskiem – Gorczycki
243

). Święcenia kapłańskie otrzymał 

w 1692 r., po czym kolejne dwa lata spędził na Pomorzu, w Chełmnie, oddele-

gowany do tamtejszego gimnazjum tzw. Akademii Chełmińskiej. Po powrocie 

do Krakowa w 1694 r., otrzymał stałą posadę wikariusza Katedry Królewskiej, 

a następnie w 1698 r. mianowano go Kapelmistrzem Kapeli Katedralnej (Kapela 

Rorantystów), którą kierował do końca życia, przez 36 lat. Uznanie krakowskich 

władz kościelnych dla talentu kompozytora sprzyjało  muzycznej działalności 

twórczej. W tych latach powstało wiele jego znakomitych dzieł, zastanawiający 

jest jednak fakt, iż pomimo uznania, jakim cieszył się w Krakowie, żaden z jego 

utworów nie ukazał się drukiem za jego życia. Wiele pozycji rękopiśmiennych 

zaginęło później bezpowrotnie. Missa paschalis – jedno z najwybitniejszych 

dzieł Gorczyckiego  - została wydana dopiero sto lat po śmierci kompozytora 

w 1839 r.! Gorczycki piastując wiele różnych funkcji kościelnych, godził je 

równolegle działając jako duchowny, kompozytor i muzyk. Jeszcze przed 

śmiercią wystąpił jako Kapelmistrz podczas uroczystości koronacyjnych Augu-

sta III i jego żony Marii Józefy w styczniu 1734 r. Zmarł w Krakowie 30 kwiet-

nia 1734 r. Twórczość Gorczyckiego stanowią utwory a cappella, kompozycje 

wokalno-instrumentalne, czysto instrumentalne, a także  dzieło dramatyczne
244

. 

Komplet zachowanych rękopisów zdeponowany w Zbiorach Państwowych 

w Warszawie, uległ zagładzie w 1939 roku. Szczęśliwie jednak ocalał komplet 

skopiowany przed wojną przez A. Chybińskiego, przechowywany obecnie 

                                                 
242

 A. Sowiński, Słownik muzyków polskich …, s. 305. 
243

 B. Przybyszewski, G. G. Gorczycki – kapłan katedry krakowskiej. [w] Grzegorz Gerwazy Gorczycki. Studia 

II, (red.) Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1990, s. 19. 
244

 A. Sowiński, Słownik muzyków polskich …, s. 133. 



96 

 

w Poznaniu. Jeden z nurtów twórczości Gorczyckiego reprezentują kompozycje 

w tradycyjnym stylu palestrinowskim, przeważnie w układzie czterogłosowym 

a cappella lub z towarzyszeniem małego zespołu instrumentalnego. Kompozy-

cje wokalno-instrumentalne, znamienne dla ówczesnego stylu koncertującego, 

stanowiące niejako odrębny nurt w twórczości Gorczyckiego, zachowały się 

niekompletne.  

Fakt, iż powstawały również dzieła świeckie, potwierdza niezwykłą 

wszechstronność twórcy. Jeden z pierwszych badaczy spuścizny muzyki daw-

nej- ks. J. Surzyński - pisał o Gorczyckim 150 lat od jego śmierci, iż „dziwić się 

zaiste trzeba, jak kompozytor ten, sięgający życiem swem dosyć głęboko w wiek 

osiemnasty, umiał w dziełach swych przynależną zachować miarę i prostotę, 

a uniknąć przesady i napuszystości”
245

. Uprawiany przez niego, niejako 

z obowiązku, nieco konserwatywny nurt polifonii a cappella, nie przeszkadzał 

w tworzeniu muzyki we współczesnej wówczas, coraz bardziej popularnej 

wśród kompozytorów, stylistyce koncertującej. Jednakże największym osiągnię-

ciem tego twórcy jest niewątpliwie muzyka stworzona na gruncie religijnym. 

Z zachowanych zabytków najwięcej utworów muzycznych skomponowana jest 

ku czci Matki Boskiej. Ks. Surzyński scharakteryzował je następująco: 

„w utworach tych maluje się tkliwe nabożeństwo ks. Gorczyckiego do Matki Bo-

skiej. […]Jego Ave Maria mimo swego zawiłego opracowania kontrapunktycz-

nego, brzmi wspaniale. Tenor śpiewa melodyję, tzw. tonus peregrinus 

z psalmiodyi kościelnej jako cantus firmus, a reszta głosów mu wtóruje.”
246

.  

Spośród trzech znanych motetów  G. G. Gorczyckiego, opartych na for-

mule modlitewnej Ave Maria (Alleluja. Ave Maria I na sopran, alt , tenor i bas 

oraz Alleluja. Ave Maria II  i Ave Maria gratia plena zawarte  w Missa Rorate II 

na alt, 2 tenory i bas)
247

, dwa oparte są na wersetach Pozdrowienia anielskiego, 

bez słowa Jezus i Sancta Maria. Dwa z nich  poprzedzone są też słowem allelu-

ja. 
  Alleluja. .    

 Ave Maria gratia plena Dominus, Dominus tecum

 Benedicta tu in mulieribus, in mulieribus,  

                                                 
245

 Wstęp do Kompozycje kościelne wzorowych mistrzów muzycznych z epoki klasycznej w Polsce. z. II. (red.) 

J. Surzyński ks., Drukiem Jarosława Leigebra, Poznań 1887, s. 2. 
246

 J. Surzyński ks., Matka Boska w muzyce…, s. 16. 
247

 Motet Ave Maria G. G. Gorczyckiego został wydany oficjalnie drukiem [w] Kompozycje kościelne wzoro-

wych mistrzów muzycznych z epoki klasycznej w Polsce. (red.) J. Surzyński ks., Poznań 1887 oraz w Cantica 

Selecta Musices Sacrae in Polonia. (red.) W. Gieburowski ks., Poznań 1928, motet Alleluja. Ave Maria, [w] 

G. G. Gorczycki 6 motetów (red.) Z. M. Szweykowski Wyd. Dawnej Muzyki Polskiej z. 78, PWM Kraków 1986, 

trzeci motet - Alleluja Ave Maria pozostaje w rękopisie (zob. przyp.) G. G. Gorczycki. Studia II. (red.) 

Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1990, s. 139. 



97 

 

 et benedictus fructus ventris tui, fructus ventris tui. 

 Alleluja. 

Wśród zabiegów literackich kompozytora widoczne jest powtarzanie słów 

i krótkich zwrotów, co dobrze ilustruje powyższy fragment tekstu. Słowa te, 

prawdopodobnie uznane przez kompozytora za kluczowe, animują wzajemne 

oddziaływanie muzyki i słowa. W fazie wykonawczej fragmenty te powinny być 

poparte efektem muzycznych środków, by w ten sposób mogły być czytelne 

i zyskać na znaczeniu (przykł. 9). W motecie Alleluja. Ave Maria słowo alleluja 

powtarzane jest dziesięciokrotnie. Kompozytor formuje  nim jakby wstęp 

i zakończenie motetu. Spina tym samym cały utwór klamrą, tworząc podniosły 

nastrój. Gorczycki stosował te efekty w wielu swoich kompozycjach. Owo po-

wtarzanie słów, jak zauważa E. Orłowska – Storkaas, ma też znaczenie me-

tryczne: „pozwala płynnie wypełnić schematy melo-rytmiczne utworu”
248

. Poza 

tym; jak już wspomniano, znaczenie tych słów zostaje wzmocnione poprzez 

zwrócenie na nie szczególnej uwagi podczas wykonawstwa.   

Stylistyką tego motetu Gorczycki nawiązywał formalnie do polifonii XVI 

- wiecznej (deklamacyjność struktur horyzontalnych - tactus), co świadczy 

o jego tradycjonalizmie, pomimo stosowanych już wówczas nowatorskich tech-

nik. H. Feicht, nazwał te zabiegi kompozytorskie - polifonią tematyczną
249

. Ma-

teriał motywiczny swoich motetów czerpał Gorczycki z jednogłosowych śpie-

wów chorałowych
250

. Cantus firmus w motecie Ave Maria Gorczyckiego, sta-

nowi melodia sylabicznego psalmu 113 - In exitu Israel 
251

 (tonus peregrinus 
252

 

-  przykł. 7). Tenor jest tradycyjnie trzonem kompozycji (wł. tenere – trzymać), 

w której pozostałe głosy konstruują fakturę na zasadzie swobodnej imitacji
253

. 

Melodia tenora cantus firmus, oparta jest częściowo na skali doryckiej. 

                                                 
248

 E. Orłowska – Storkaas, Refleksje na temat muzyki i słowa w „Conductus funebris” Gorczyckiego. [w] Grze-

gorz Gerwazy Gorczycki. Studia II, (red.) Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1990, s. 163. 
249

 H. Feicht,  Do biografii G. G. Gorczyckiego.  [w] Studia nad muzyką polskiego renesansu i baroku, (red.) 

Z. Lissa, PWM, Kraków 1980, s. 474. 
250

 I. Stachel, Tradycja chorałowa w twórczości Gorczyckiego. [w] Grzegorz Gerwazy Gorczycki. Studia II, 

(red.) Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1990, s. 45. 
251

 Tamże, s.58. 
252

 (zob.) Peregrinus tonus (łac. obca  tonacja, osobliwy ton), [w] G. Mizgalski ks. (red.) Podręczna encyklope-

dia muzyki kościelnej…, ss. 367-368. 
253

 Gorczycki zalecał zastąpić głos altowy, falsetem męskim (cyt. za ks. W. Gieburowskim), [w] Przedmowa do 

wydania Cantica Selecta Musices Sacrae in Polonia. (red.) ks. W. Gieburowski, Poznań 1928. 



98 

 

 

7. G. G. Gorczycki -  Ave Maria. Cantus firmus w tenorze  

W kwestii linearnej faktury motetu Ave Maria widać małą różnorodność 

poszczególnych głosów względem siebie, co z kolei sprzyja klarowności kon-

strukcji, a co za tym idzie także uzyskaniu wyrazistości tekstu i brzmienia. Nie 

występuje też wyraźna dominacja żadnego z nich; przeważa klarowna technika 

swobodnej imitacji (przykł. 8). 

 

8. G. G. Gorczycki – Ave Maria (t. 1-5). Swobodna  imitacja 

Natomiast w Alleluja. Ave Maria jako podstawę konstrukcji utworu kom-

pozytor stosuje technikę nota contra notam (przykł. 9). Technika ta z założenia 



99 

 

realizuje sylabizację tekstu, ale dzięki temu jego deklamacyjność pozostaje nie-

zakłócona, poza rozdrobnieniem rytmicznym w kadencjach (np. takty: 32, 34, 

40). Jest to dowód na dbałość kompozytora o pełnię brzmienia w tych fragmen-

tach tekstu, których czytelność chciał szczególnie wyeksponować, nawet kosz-

tem ograniczenia czynnika melodycznego (t. 30-35). Tę tezę ilustruje poniższy  

fragment utworu (przykł. 9).  

 

9. G. G. Gorczycki Alleluja. Ave Maria, (t. 29 – 35) 

Akordowa struktura tego motetu ma też w pewnych fragmentach znacze-

nie ilustracyjne (alleluja – jako zwarty śpiew ludu, swego rodzaju manifestacja 

uczuć i próśb kierowanych do Matki Najświętszej). Jest to być może pewien 

środek zastosowany przez Gorczyckiego celem wyrażenia osobistych uczuć re-

ligijnych, podobnie jak uwielbienie Boga  wyrażane w liryce hymnicznej czy 

psalmowej. Jednak mając na uwadze fakt, iż w muzyce religijnej owych czasów 

dominowała jednoznaczność interpretacji tekstów biblii, byłby to raczej zbyt 

daleko wyciągnięty wniosek, zwłaszcza biorąc pod uwagę tradycjonalne cechy 

stylu tego wybitnego polskiego kompozytora.  

Odpowiedni wyraz brzmieniowy („pokorna” modlitwa wiernych) uzyskał 

Gorczycki w tym motecie poprzez dobranie „stosownego” trybu tonalnego (moll 

przeciwstawnie z dur). Można pokusić się o stwierdzenie, iż także w tym celu 

zastosowano w środkowej części motetu kontrastującą fakturę, metrum niepa-

rzyste (t. 22 – 44, przykł. 9), zgodnie z wiodącą wówczas tendencją dialogowa-

nia głosów (wcześniej - Szkoła wenecka).  

Technika ta rozczłonkowała cały motet na części i w znacznym stopniu 

dała możliwość jego harmonicznego urozmaicenia. Pamiętać jednak należy, iż 



100 

 

zmiana metryki z taktu parzystego na nieparzysty, nie wiąże się ze zmianą pul-

sacji stałych wartości (przykł. 10 i 11)
 254

. 

 

10. G. G. Gorczycki – Alleluja. Ave Maria. Metrum parzyste (t. 1-6) 

  Traktowanie głosów recytacyjnie w tym motecie poprzez wspomnianą już 

technikę nota contra notam, nie jest przypadkowe. To być może świadome na-

wiązanie przez Gorczyckiego do recytacji psalmowej. Ograniczona jest tu sa-

modzielność melodyczna głosów na rzecz brzmienia akordowego i jedności 

rytmicznej  na słowach benedicta tu in mulieribus (t. 30-40), (przykł. 9). 

    

 

11. G. G. Gorczycki – Alleluja. Ave Maria. Metrum nieparzyste (t. 22-25) 

                                                 
254

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, ss. 28-34. 



101 

 

Wyjątkiem jest kanoniczne (imitacja ścisła) powiązanie głosu tenorowego i basu 

w części Alleluja, co ilustruje poniższy fragment motetu (przykł. 12). 

 

12. G. G. Gorczycki Alleluja. Ave Maria. Technika kanoniczna (t. 43-56) 

Analizując polifonię Gorczyckiego, muzykolog A. Wardęcka - Gościńska 

wskazuje na charakterystyczny dla niego element techniki kompozytorskiej, 

w którym stosuje zmienny aparat głosowy
255

. W przypadku obu opisywanych 

motetów jest to wyłączanie głosu basowego, celem uzyskania efektu kolory-

stycznego. (Alleluja. Ave Maria część środkowa t. 22-28 oraz w Ave Maria 

t. 15-16).   

W pierwszym przypadku chodzi zapewne o uwypuklenie delikatności 

modlitewnie wypowiadanych słów anioła Gabriela (bądź pozdrowiona pełna 

łaski, Pan z Tobą) oraz w drugim przypadku - słowa kluczowego w powtórzeniu 

„…między niewiastami” (in mulieribus) - będącego kontynuacją zwrotu „błogo-

sławionaś Ty” (benedicta tu). Brzmienie i barwa muzyczna w tych odcinkach 

faktury utworu, zdecydowanie kontrastują z pozostałymi w dalszej części prze-

biegu, ulegając pożądanym zmianom w naturalny sposób, bez zbędnych ozna-

czeń wykonawczych.  

Interpretacja motetów G. G. Gorczyckiego nie jest kwestią odwzorowania 

stylistyki wykonawczej epoki, w której żył (Barok). Nurt religijny jego twórczo-

ści, jak już zauważono, jest umocowany we wzorcach renesansowej szkoły pale-

strinowskiej, stile antico. Ta pewnego rodzaju archaizacja jest u Gorczyckiego; 

jak się dziś uważa, „środkiem ekspresji w tworzeniu nastroju mistyki 

i nabożnego skupienia”
256

. W motetach tych sposób kształtowania przebiegu 

                                                 
255

 A. Wardęcka – Gościńska, Polifonia motetów a cappella Gorczyckiego [w] Grzegorz Gerwazy Gorczycki. 

Studia II, (red.) Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1990, s. 132. 
256

 J. Mechanisz, Poczet kompozytorów polskich, Wydawnictwo „Polihymnia”, Lublin 2004, s. 51. 



102 

 

uzależniony jest od czytelności treści słownej (w tym przypadku jest to niepełna 

formuła modlitewna Ave Maria). Przejrzystość treści słownej warunkuje odpo-

wiednie zastosowanie tempa, które kształtowano zgodnie z wyrażonymi w kom-

pozycji nastrojami i uczuciami
257

. Wskazówka wykonawcza, jaką są zapisy 

tempa na początku utworu (element ten pojawia się w partyturach jako wskaza-

nia kompozytorskie już od początków XVII w.), jak uważa D. Szlagowska, au-

torka opracowania pt. „Muzyka baroku”; stanowi jedynie informację pośrednią. 

Słowne określenia, które dziś dotyczą bezpośrednio tempa, wówczas sugerowa-

ły raczej nastrój, wyraz i sposób wykonania, niż samo tempo
258

. Zgodnie 

z twierdzeniem autorki, charakter i funkcja muzyki ściśle wiązały się z  innymi 

aspektami wykonawstwa, takimi jak: skład i wielkość zespołu wykonującego 

utwór oraz akustyka pomieszczenia
259

. Odtworzenie warunków akustycznych, w 

jakich pierwotnie działała Kapela Katedralna Gorczyckiego, nie jest już możli-

we, z uwagi na kilkakrotną przebudowę katedry wawelskiej pod koniec XVIII 

wieku i później jeszcze w wieku XIX. Zespół katedralny, który powołany był 

pierwotnie w składzie około 30 muzyków, za czasów Gorczyckiego oscylował 

wokół 14-17 muzyków (wokalistów i instrumentalistów) i z całą pewnością do-

brze lokował się w ówczesnych warunkach akustycznych. Warto przyto-

czyć w tym miejscu jeszcze jedną ocenę, jak się okazuje, bardzo trafną jak na 

czasy, w których historiografia polskiej muzyki dawnej była jeszcze mało zba-

dana - ks. W. Gieburowski napisał, iż: „ motety Gorczyckiego odznaczają się 

głęboko odczutą subtelnością natchnienia kompozytorskiego, nie pozbawionego 

przy tym żywej i namiętnej kolorystyki”
260

.  

  

 

 

 

 

 

                                                 
257

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, s. 32. 
258

 D. Szlagowska, Muzyka baroku. Skrypty i podręczniki nr 29, Wyd. Akademii Muzycznej w Gdańsku, 

Gdańsk 1998, s. 251. 
259

 D. Szlagowska, Muzyka baroku…, s. 251. 
260

 Przedmowa do wydania Cantica Selecta Musices Sacrae in Polonia. (red.) W. Gieburowski, Poznań 1928. 



103 

 

 

 



104 

 

 



105 

 

 



106 

 

 

 



107 

 

 

 



108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



109 

 

3.1.4. Podsumowanie 
 

 

 

 

 

Próba ujęcia ogólnikowego sprowadza się przede wszystkim do stwier-

dzenia, iż motety Ave Maria z okresu muzyki dawnej łączy podobne traktowanie 

treści słownej. Realistyczne tendencje renesansu motywowały kompozytorów 

do uwypuklania znaczenia tekstu w utworach wokalnych. Nie oznacza to jed-

nak, że dopuszczano swobodę w indywidualnym interpretowaniu tekstu
261

. Za-

sada ta niewątpliwie powinna obowiązywać także i w dzisiejszym wykonaw-

stwie muzyki dawnej.  

Formuła modlitewna w pełnym kształcie zatwierdzona została na Soborze 

Trydenckim. Ten sam Sobór umieścił wiele pism, które w jakikolwiek sposób 

komentowały Biblię, w indeksie ksiąg zakazanych (Index librorum prohibito-

rum)
262

, eliminując tym samym możliwość interpretacji treści słownych w niej 

zawartych. Kościół uznał, że świecki lud nie może samodzielnie w poprawny 

sposób zrozumieć Świętej Księgi, a jedynie pozostający w jego posłudze kler. 

Episkopat Polski przyjął uchwały Trydentu w 1577 roku
263

. Poza tym, muzyka 

dawna, nawet religijna czy ściśle sakralna, miała wyłącznie użytkowy charakter.  

Jak zauważył Ludwig Erhardt: „nikomu nie przychodziło na myśl, by […] [mu-

zykę – przyp. autora] traktować jako wypowiedź osobistą kompozytora.[…]. Autor 

pozostawał mniej lub bardziej anonimowy, nieobecny w swym dziele; problem 

nowatorstwa czy choćby tylko oryginalności właściwie nie istniał – a w każdym 

razie daleko mu było do znaczenia jakie przypisujemy mu dzisiaj”
264

. Trudno 

w związku z tym doszukiwać się w sposobie kształtowania tekstu treści głęb-

szych aniżeli konkretne znaczenie słów, zaczerpniętych przecież z Pisma Świę-

tego.   

Tradycja nakazywała bogobojnemu ludowi sławić Maryję w prostych 

słowach. Sebastian z Felsztyna wykorzystuje w swoim motecie tylko dwa wersy 

formuły Pozdrowienia anielskiego poprzedzone słowem alleluja. Bartłomiej 

Pękiel w niespełna sto lat później zawiera w swoim motecie już pełną,               

3-częściową formułę modlitewną, pozwalając sobie nawet na dodanie do imie-
                                                 
261

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, s. 49. 
262

 A. Wyczański, Historia powszechna. Wiek XVI. WSiP, Warszawa 1983, s. 154. 
263

 J. Kłoczowski, Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 384. 
264

 L. Erhardt, Sztuka dźwięku. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, Warszawa 1980, s. 16. 



110 

 

nia Jesus słowa Chrystus, co było w sprzeczności z postanowieniem Soboru 

Trydenckiego.  Grzegorz Gerwazy Gorczycki umieszcza w warstwie słownej, 

podobnie jak felsztyńczyk, formułę  Pozdrowienia anielskiego, jednak                    

w odróżnieniu od niego, z zastosowaniem jej pełnych dwóch wersów biblijnych. 

Trudno byłoby jednoznacznie orzec, jakie były przesłanki stosowania przez po-

szczególnych kompozytorów w ich utworach zestawień słów formuły modli-

tewnej, powtórzeń, czy nawet ich braku. To zadanie muzykologii. Jednak przez 

pryzmat kompozycji i jej wykonawstwa wyobraźnia słuchacza może zostać 

skierowana  ku widzeniu i zrozumieniu przesłania modlitwy, jakie niesie ze sobą 

utwór. 

Współczesny filozof i muzykolog Mieczysław Tomaszewski wyróżnia 

w dziełach muzycznych pewne elementy (momenty), które uosabiają integral-

ność twórczą kompozytora w jego utworze. Wskazuje on m.in. na moment auto-

biograficzny, który stanowi swego rodzaju dokumentację zdarzeń życia empi-

rycznego ich twórcy. Są one, cytując za Tomaszewskim, „swoistym zapisem, 

utrwaleniem w dziele faktów dotyczących przede wszystkim sfery życia społecz-

nego” (poza innymi jak narodowe, kulturalne i in.), tej, do której autor dzieła 

„należał (czy należy), z którą się identyfikował”
265

.  Czasy inkwizycji oraz  ry-

gory cenzury kościelnej powodowały, iż w uprawianiu muzyki musiano się za-

dowalać jedynie bezpośrednim jej odbiorem i „właściwym” rozumieniem w du-

chu absolutyzmu religijnego. Nie zmienia tego fakt, że Polska była jak na owe 

czasy bardzo tolerancyjna
266

. Analizując treść słowną motetów nie należy raczej 

spekulować na temat jej wymiaru metafizycznego, pomimo iż podłoże tradycyj-

nej religijności ich autorów jest niezaprzeczalne. Biorąc jednak pod uwagę re-

alia społeczno-kulturowe kompozytorów polskiej muzyki dawnej, należałoby 

uwzględniać dialektyczną warstwę znaczeniową powiązań muzyczno –słownych 

w dawnych motetach Ave Maria. Możliwość abstrakcyjnego pojmowania i ro-

zumienia tych samych religijnych treści słownych jak również interpretacji po-

wiązanych z nimi treści muzycznych, będzie domeną motetów współczesnych, 

z charakterystyczną  w zakresie retoryki muzycznej swobodą wypowiedzi ich 

twórców.  

Kompozytorzy polscy okresu muzyki dawnej, których motety stały się 

przedmiotem rozważań w niniejszym rozdziale, związani byli w ciągu całego 

swojego życia z wszechwładnym Kościołem katolickim. W pewnych momen-

                                                 
265

 M. Tomaszewski, Momenty autobiograficzne, autoekspresyjne i autorefleksyjne dzieła muzycznego, [w] Filo-

zofia muzyki. (red.) K. Guczalski, Musica Jagiellonica, Kraków 2003, s. 19. 
266

 J. Kłoczowski, Dzieje chrześcijaństwa polskiego…, s. 117. 



111 

 

tach dziejowych był on jedynym „odbiorcą zamówień” muzycznych
267

. Seba-

stian z Felsztyna i Grzegorz Gerwazy Gorczycki swoją twórczość kompozytor-

ską poświęcili Kościołowi, wierni jego ideom jako duchowni. Idee te wyrażał 

również ich styl muzyczny. Powściągliwość i prostota faktury jako znamiona 

tego stylu, niosą ze sobą jednoznaczność wymowy znaczeniowej treści słownej. 

Eksponowano zarazem poprzez treść muzyczną swobodny, płynny ruch melodii, 

bez napięć, poza naturalną energetyką akcentów słowa. Subiektywna emocjo-

nalność wykonawcy motetów muzyki dawnej powinna zatem pozostać w sferze 

wewnętrznej.  

Punktu wspólnego dla wykonawstwa muzyki dawnej upatrywać można  

w pewnym zrównoważeniu elementu słownego i melodycznego. Motety Gor-

czyckiego nacechowane są niezwykłym skupieniem i powagą („głęboko reflek-

syjne, wyrosłe z ducha religijnej kontemplacji”)
268

, poprzez charakterystyczne, 

gęste brzmienie faktury polifonicznej, choć nierzadko zróżnicowanej konstruk-

cyjnie (struktury horyzontalne i wertykalne). Motet Sebastiana z Felsztyna ce-

chuje chorałowe myślenie, uwidocznione z strukturze horyzontalnej utworu. 

Pierwszoplanową rolę spełnia w nich melodyka i rytm. Płynne snucie melo-

dyczne tworzy surowy klimat modlitwy, a słowa pojawiają się zgodnie - jedno-

cześnie w głosach lub z drobnymi przesunięciami sylab. Ważne dla wykonawcy 

jest zatem, by na odcinku melizmatu zneutralizować akcent i raczej nie lokować 

go na ostatniej sylabie słowa, konstruując tym samym napięcia energetyczne 

zgodnie z prozodią słowa. 

Poza dwoma przytoczonymi tu kompozytorami – księżmi, inny polski 

twórca - Bartłomiej Pękiel - to osoba świecka, pozostająca jednak w posłudze  

muzycznej Kościoła poprzez swoją działalność zawodową. Życie                            

w konformistycznym społeczeństwie katolików sprawiło, że ich sfera twórcza 

(Sebastiana z Felsztyna, B. Pękiela i G.G. Gorczyckiego) oscylowała wokół sa-

crum. Reprezentują oni jednak odmienne style. Potoczysty przebieg zrównowa-

żonych słowno - muzycznie fraz motetu B. Pękiela kształtuje stylistykę wyko-

nawczą, zbliżając ją do nurtu  palestrinowskiego. Wykonawca powinien pamię-

tać o uwypukleniu motywów na kluczowych słowach, podkreśleniu momentów 

imitacyjnych, mających postać tematów. Niezbędne jest również wydobycie 

niuansów brzmieniowych, określających charakter stylistyki utworu, celem od-

                                                 
267

 M. Perz, Cechy socjologiczne polskiej kultury muzycznej XVI stulecia. [w] Musica Antiqua, t. II,  Acta scienti-

fica. (red.) J. Wiśniowski, Bydgoskie Towarzystwo Naukowe, Bydgoszcz 1969, s. 201. 
268

 E. Obniska, Muzyka dawna. Barok. [w] Dzieje muzyki polskiej w zarysie. (red.) T. Ochlewski, Wydawnictwo 

„ Interpress”, Warszawa 1983, s. 63. 



112 

 

zwierciedlenia jego religijnego charakteru (Szkoła palestrinowska)
269

. Kult ma-

ryjny w ich czasach był już na tyle silny, że emanował na osobowości tych 

trzech kompozytorów, co wyczuwalne jest w motetach Ave Maria.  

Należy zdać sobie sprawę - co zasygnalizowano już na wstępie niniejsze-

go podsumowania - iż kompozytor muzyki dawnej nie kierował się w swojej 

twórczości tzw. natchnieniem. Nie istniała wówczas funkcjonująca 

w dzisiejszych czasach zależność twórcza, określana jako „sztuka dla sztuki”.
270

 

Pomimo braku wieloznaczności w zakresie treści słownej i muzycznej, wyraźnie 

czytelny jest nastrój tych utworów. Poza tym niestosowne byłoby sztuczne prze-

jaskrawianie ich interpretacji, poprzez nadmierną ekspresję wykonawczą 

i swobodę w operowaniu jej elementami.  

Współcześnie zauważalne są tendencje do odtwarzania muzyki dawnej 

uwzględniające audytywność naszych czasów. Jak pisze ekspert w dziedzinie 

wykonawstwa dawnej muzyki wokalnej, E Sąsiadek: „…aktualne propozycje 

w wykonawstwie muzyki dawnej idą z duchem czasu, […] współgrają z założe-

niami estetycznymi w innych dziedzinach sztuki, są zgodne z potrzebami mediów 

[…], następuje ogólna zmiana upodobań estetycznych epoki i wobec tego ko-

nieczny jest […] kompromis”
271

. Owego kompromisu E. Sąsiadek upatruje 

w relacji pomiędzy „założeniami artystycznymi kompozytora i praktyką wyko-

nawczą ówczesnego okresu a współczesnymi upodobaniami estetycznymi”
272

.  

Starania zmierzające do odtworzenia, możliwie jak najbardziej wiernie, dawnej 

stylistyki muzycznej byłyby z góry skazane na niepowodzenie, gdyby nie dba-

łość o realia wykonawcze (wnętrze kościoła) i przekonanie wykonawców – chó-

rzystów co do treści, jakie niesie ze sobą modlitwa maryjna. Najważniejszym  

zadaniem wykonawcy jest maksymalne zbliżenie się do tej stylistycznej czysto-

ści muzyki dawnej. Osiągnąć ją można chyba tylko poprzez powściągliwą eks-

presję wykonawczą, osadzoną w przeświadczeniu o hierarchii elementów mu-

zycznych i słownych.  

Wydaje się również (warto przywołać w tym miejscu autorytet S. Kru-

kowskiego), iż realizowanie muzyki w duchu prawdy stylistycznej możliwe jest 

jedynie wtedy, gdy pozwoli się muzyce skomponowanej doskonale przez kom-

pozytora na samoistne „zafunkcjonowanie” w przestrzeni. Interpretacja zarazem 

                                                 
269

 B. Mendlik, Wykonawstwo form wokalnych i wokalno-instrumentalnych muzyki religijnej w kontekście budo-

wy formalnej i treści utworów. Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego, Bydgoszcz 2006, s. 29. 
270

 L. Erhardt, sztuka dźwięku…, s. 17. 
271

 E. Sąsiadek, Aktualne tendencje praktyki wykonawczej muzyki dawnej. [w] Rozważania o muzyce dawnej i jej 

wykonawstwie. (red.) B. E. Werner, E. Sąsiadek, Polskie Stowarzyszenie Pedagogów Śpiewu, Wrocław 2003, 

s. 118.  
272

 Tamże, s. 117. 



113 

 

powinna być pozbawiona subiektywnej dowolności temp i dynamiki
273

. To nad-

rzędność melodii w stosunku do pozostałych elementów dzieła muzycznego 

oraz jej naturalny tok wokalny, powiązany ze słowem, stanowią regulatory roz-

woju faktury motetu.  Muzyka dawna jest z natury kontemplacyjna, niesie ze 

sobą spokój, wyzwalając wewnętrzne poczucie duchowości, a w pewnym sensie 

również religijną więź z sacrum i ludzką tęsknotę za wieczną szczęśliwością 

nieba.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
273

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, ss. 82-87. 



114 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 

 

3.2.  Muzyka współczesna 
 

 

 

 

 

 

 

 

Muzyka, która powstała w zeszłym stuleciu, a zwłaszcza po II wojnie świato-

wej, była określana w literaturze fachowej różnymi terminami: muzyka nowa, 

muzyka XX wieku, muzyka naszych czasów czy inne, m.in. muzyka współczesna.  

Określenia te miały służyć sprowadzeniu do jednego mianownika wielo-

ści trendów, stylów i odmian muzyki, powstałych na gruncie przeobrażeń cza-

sów powojennych, a także swobody twórczej, uwidaczniającej się w  braku 

konwenansów (awangarda, modernizm), rozpadzie systemu dur-mol i modzie na 

poszukiwanie osobowościowej odrębności artysty. Zmieniała się świadomość 

twórców muzyki chóralnej. 

Jak stwierdził B. Schaeffer, „…dużo napisano muzyki, ale sporo bez zna-

czenia, bezwiednie powtarzającej utarte schematy”.
274

 Mógłby polemizować 

z tym stwierdzeniem zwłaszcza ten, kto hołduje haśle wybitnego awangardzisty 

Johna Cage‟a, w imię którego „wszystko co czynimy jest muzyką”
275

. Jednakże 

pomijając skrajną awangardę muzyczną, trzeba przyznać, że Schaeffer z pewno-

ścią miał na myśli  bardziej „schematyczną bezstylowość” twórczości, pozosta-

jącej w XX wieku na marginesie muzyki, aniżeli próbę kontynuacji technik 

kompozytorskich powstałych w epokach, których twórcy doprowadzili do do-

skonałości formy i gatunki; przede wszystkim motet. Dobitnym przykładem  

niech będzie dodekafonia, która jako zjawisko awangardowe (ekspresjonizm), 

obecnie rozumiana jest już jako przejaw odrodzenia systemu modalnego, bo-

                                                 
274

 B. Schaeffer, Dzieje muzyki…, s. 347. 
275

 L Erhardt, Sztuka dźwięku…, s. 251. 



116 

 

wiem podobnie opierała się na  ścisłym, uporządkowanym szeregu dźwięków
276

. 

Jest być może jeszcze zbyt wcześnie, aby tę różnorodność kierunków i postaw 

w muzyce XX wieku ująć w jedną typologię. Prawdopodobnie dopiero 

w przyszłości, z perspektywy dziejowej, uda się dostrzec jej cechy wspólne 

i różnice. Użyty w tytule termin muzyka współczesna ma znaczenie pejoratywne. 

Omawiany w niniejszym rozdziale zakres problematyki teoretycznej ma w zało-

żeniu skierować uwagę czytelnika na jeden  z aspektów muzyki powstałej w II 

połowie XX wieku - jest nim przede wszystkim kontekst integralności elementu 

tradycji, obecny zwłaszcza w motetach Ave Maria polskich kompozytorów 

współczesnych. Pewnym czynnikiem koncentrującym wysiłki twórców na tra-

dycjonalizmie (odzwierciedlenie nawyków kulturowych, przywiązanie do oby-

czajów i religijności), przy pełnej otwartości stylistycznej w tym okresie, jest 

silnie oddziałujący kult maryjny w Polsce.  Tradycja religijna, wyrażona symbo-

licznie w tych motetach, jest przejawem ich skojarzeń, utrwalonych praktyką 

muzyczną i w pewnym sensie również, a może przede wszystkim – religijno-

ścią. 

Cytowany wcześniej M. Tomaszewski wyróżnia poza elementem auto-

biograficznym, który jest pewnym potwierdzeniem specyfiki warunków życia 

i twórczości kompozytorów, również tzw. moment autorefleksyjny dzieła mu-

zycznego. Ma on w kontekście polskiej chóralnej muzyki współczesnej swoje 

szczególne uzasadnienie. Zdaniem Tomaszewskiego owa autorefleksja jest „od-

blaskiem doświadczeń duchowych autora […], jako wynik dotarcia do zrozu-

mienia sensu [..] własnej egzystencji’
277

.  

Analogie doświadczeń sprawiają, iż w utworach, które będą omówione 

w dalszej części rozdziału, należy odczytać i powiązać „pewne struktury dźwię-

kowe z pojęciami, zjawiskami i wyobrażeniami pozamuzycznymi […], zgodnie 

z intencją kompozytora”.
278

 W odróżnieniu od muzyki dawnej, pojawia się tu 

materia, w której można doszukiwać się wieloznaczności. Filozof muzyki An-

drzej Pytlak uważa, iż większość kompozytorów współczesnych istoty wyko-

nawstwa muzyki upatruje w jej ekspresji. Według niego wyrazista interpretacja 

utworu jest nośnikiem wartości ekspresyjnych; z kolei wartości artystyczne sa-

mego dzieła (znaki, materiał muzyczny, strukturę) wykonawca jest zobowiązany 

wyeksponować
279

.  

                                                 
276

 J. Chomiński, K. Wilkowska-Chomińska, Historia muzyki, t. II…, s. 186. 
277

 M. Tomaszewski, Momenty autobiograficzne, autoekspresyjne i autorefleksyjne dzieła muzycznego…,  s. 22. 
278

 B. Smoleńska - Zielińska, Przeżycie estetyczne muzyki…, s. 28. 
279

 A. Pytlak, Wartości i kryteria dzieła muzycznego. PWM, Kraków 1979, s. 92. 



117 

 

Pewnych cech nowatorstwa idei muzyki współczesnej, muzykolog A. Ja-

rzębska upatruje w „intelektualnym wyrafinowaniu” stylistycznym, eksponowa-

nym przez logiczną narrację muzycznych wydarzeń i klarowną konstrukcję ar-

chitektoniczną faktury utworu. Jarzębska wskazuje na przykład serializmu jako 

ewidentne exemplum „ładu i koherencji muzyki”, zaistniałej z połączenia daw-

nych i nowych idei twórczych w tzw. koncepcji awangardowej
280

.    

W przypadku współczesnych motetów Ave Maria zachodzi możliwość 

dostrzegania  wielopłaszczyznowej analizy treści.  Należy jednak uznać muzykę 

jako znak czyli symbol, co według teorii filozoficznej Krzysztofa Guczalskiego, 

stanowi istotę rozumienia muzyki
281

.  Guczalski wysunął tezę, iż „…znaczenia 

języka są przede wszystkim symboliczne […] ponieważ zaś muzyka jest pod 

pewnymi istotnymi w tym kontekście względami podobna do języka, można to 

samo powiedzieć i o niej”
282

. Muzykolog Barbara Zielińska-Smoleńska podob-

nie formułuje znaczenie treści: „każdy gest melodyczno - rytmiczny, każda arty-

stycznie zakomponowana figura dźwiękowa, obrasta w coś więcej, niesie ze sobą 

określony wyraz”.
283

 Na etapie interpretacji, metafizyczność warstwy słowno – 

muzycznej utworów współczesnych pozwala na bardziej abstrakcyjne wyobra-

żenie zawartych treści aniżeli w muzyce dawnej.  

Niemniej takie współczesne rozumienie znaczeń muzycznych, ów „okre-

ślony wyraz” nie tyle mieści się w wyobrażeniu, które w muzyce dawnej skon-

kretyzowane było prostolinijną, jednoznaczną interpretacją treści z Pisma Św., 

co je w tym wymiarze przerasta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
280

 A. Jarzębska, Spór o piękno muzyki. Wprowadzenie do kultury muzycznej XX wieku. Wydawnictwo Uniwer-

sytetu Wrocławskiego, Wrocław 2004, s. 243. 
281

 K. Guczalski, Znaczenie muzyki. Znaczenie w muzyce. Próba ogólnej teorii na tle estetyki Susanne Langer . 

Musica Jagiellonica, Kraków 2002, s. 77. 
282

 Tamże, ss. 78-79. 
283

 B. Smoleńska - Zielińska, Przeżycie estetyczne muzyki…, s. 25. 



118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 

 

3.2.1.  Andrzej Koszewski (1922-) Ave Maria, na 4 głosowy 
chór mieszany  

Nazwisko tego kompozytora wiąże się ze wzrostem znaczenia muzyki polskiej 

w świecie w II połowie XX wieku
284

. Urodził się w Poznaniu i w tym mieście 

głównie tworzył. Studiował kompozycję u Tadeusza Szeligowskiego, czołowe-

go kompozytora polskiego okresu międzywojennego. Od 1964 jest prof. PWSM 

w Poznaniu. Andrzej Koszewski to czołowy kompozytor współczesnej muzyki 

chóralnej w Polsce
285

. Zaczynał swoją karierę od tradycyjnych kompozycji 

na chór, inspirowanych w dużej mierze folklorem, by wkrótce przyjąć postawę 

nowatorską, poszukując nowych środków wyrazu. Charakterystyczne dla tego 

nurtu jego twórczości jest wprowadzanie niekonwencjonalnych, a zarazem no-

watorskich środków artykulacyjnych, jak szept czy gwizd. Ze względu na specy-

fikę brzmienia utworów twórczość A. Koszewskiego jest wyjątkowa. Po 1960r. 

swoją działalność kompozytorską skoncentrował głównie na muzyce chóralnej. 

Na gruncie tej dziedziny muzyki odniósł najbardziej znaczące sukcesy.  

Motet Ave Maria A. Koszewskiego na czterogłosowy chór mieszany po-

wstał w 1992 roku. Kompozycja ta formalnie nie jest oparta na systemie tonal-

nym dur-moll, na co wskazuje brak zależności funkcyjnych w przebiegu utworu. 

Częściowe odejście od zasady następstwa akordów zaczęło się w Polsce z koń-

cem lat 50-tych, stanowiąc awangardę w muzyce pierwszej połowy lat 60-tych. 

Wówczas harmonikę funkcyjną wspierać zaczęła modalność
286

. Pojawiające się 

często akordy tercjowe w tym utworze eksponują jego budowę bitonalną (t. 24, 

przykł. 13). Efektem jest możliwość zaistnienia w brzmieniu poczucia zachwia-

nia stabilności podłoża tonalnego, ale również jest to element potęgujący prze-

strzenność brzmienia. Struktura dźwiękowa zatraca korelację pomiędzy konso-

nansem i dysonansem, co charakteryzuje utwory chóralne A. Koszewskiego. 

Z uwagi na różnorodność środków wyrazowych zastosowanych przez 

kompozytora, formalnie widoczna jest konstrukcja dwuczęściowa z zakończe-

niem. Charakter modlitewny (religioso) w pierwszej części (takty 1–19), pod-

kreślony zostaje przez jednostajne grupy rytmiczne (szesnastkowe).  

 

  

                                                 
284

 J. Chomiński, K. Wilkowska - Chomińska, Historia muzyki, t. II. PWM, Kraków 1990, s. 275. 
285

 G. Michalski, Muzyka nowa. [w] Dzieje muzyki polskiej w zarysie. (red.) T. Ochlewski, Wydawnictwo „Inter-

press”, Warszawa 1983, s. 189. 
286

 A. Jarzębska, Spór o piękno…, s. 242. 



120 

 

 

13. A.  Koszewski - Ave Maria. Tercjowe akordy bitonalne (t. 24) 

Faktura utworu oparta jest tu na słowach pełnej formuły modlitewnej Ave 

Maria, poza słowem amen, które pojawia się na końcu całego utworu.  Czynnik 

meliczny w tej części został wyraźnie przesunięty na dalszy plan przez werty-

kalne konstrukcje brzmieniowe. Kontrastowa pod tym względem druga część 

(avvivando) odznacza się zastosowaniem gęstej faktury akordowej na powtarza-

nych sekwencjach ora pro nobis peccatoribus (módl się za nami grzesznymi). 

Sugestia wykonawcza kompozytora wskazuje tu na realizację partii głosów po-

przez zwiększony w stosunku do poprzedniego fragmentu aparat wykonawczy 

chóru (tutti voci). Narastające napięcie w przebiegu tej części, następuje przy 

eksponowanym czynniku melodyczno – harmonicznym (opartym na postępują-

cym interwale sekundy) i agogicznym (piu stringendo, takty 33–35, przykł. 14).  

Po osiągnięciu kulminacji wraz z pojawieniem się słów nunc et in hora 

mortis nostrae (teraz i w godzinie śmierci naszej), powraca tempo primo. Stop-

niowo gaśnie wyraz emocjonalny, wzbudzany okresowo przez  słabnące impul-

sy dynamiczne sforzato, zwieńczone w zakończeniu dwoma akordami na słowie 

amen. Jest ono dwukrotnie, radykalnie oddzielone od siebie generalną fermatą. 

W ten sposób obie sylaby tego słowa skłaniają ucho słuchacza ku klarownemu 

brzmieniu funkcyjnemu (ostatni akord tercjowy e-gis-h).  

Być może w pozamuzycznym skojarzeniu pozostawiają one w swojej 

wymowie kontekst nadziei na spełnienie próśb kierowanych do Boga przez lud 

wiernych poprzez osobę Maryi (módl się za nami grzesznymi). Wobec czego 

w zakończeniu, słowo amen (niech się tak stanie), oparte na konsonansowym 

brzmieniu eksponujących je akordów; może być odczytane jako zapowiedź 

spełnienia próśb? 



121 

 

 

14. A. Koszewski - Ave Maria, (t.  33-35) 

Obok konwencjonalnych sposobów śpiewu, takich jak: legato, staccato, 

akcentowanie, stosowane są i nowsze, widoczne zwłaszcza w melorecytacjach.  

Elementy te pozwalają  na pewnego rodzaju teatralną ilustracyjność w interpreta-

cji treści słownej (przykład 15). Można upatrywać w tym podążanie kompozytora 

za nowymi trendami, pojawiającymi się w muzyce religijnej. Dążą one do stwo-

rzenia pewnego rodzaju muzycznego misterium kontemplacji z elementami żywej 

modlitwy w planie owych dialogujących melorecytacji, stanowiących tło dla mo-

tywów melodycznych (t. 17-20). Całej konstrukcji utworu  nadaje to pewien okre-

ślony sens muzyczny
287

.  

 

15. A. Koszewski - Ave Maria. Melorecytacje głosów żeńskich (t. 17-20) 

                                                 
287

 Sens muzyczny – następstwo i zestawienie tonów i ugrupowań, które wywołują pogłębienie wrażenia u słu-

chacza. [w] A. Frączkiewicz, F. Skołyszewski, Formy muzyczne, t. I…, s. 286. 



122 

 

Kompozycja A. Koszewskiego jest  niewątpliwie bardzo oryginalna. Pomi-

mo swej atonalności, umożliwia dużą swobodę interpretatorską dyrygentowi. 

Nieco zaskakujące rozwiązania harmoniczne, rytmiczne, a także melodyczne są 

zarówno atutem  dla wykonawcy jak i mogą budzić odmienne emocje u odbior-

ców przyzwyczajonych do rozwiązań tradycyjnych.  

Modlitwa Pozdrowienia anielskiego zyskuje u A. Koszewskiego szczególną 

wymowę. Nie ma tu tradycyjnego tonu uwielbienia i pochwały dla Maryi, jest 

mistyczna atmosfera niezwykłości i tajemnicy. Kompozytor osiągnął ten efekt 

poprzez specyficzną dla siebie sonorystykę (zestawienie dźwięków melodycz-

nych i szmerów modlitewnej recytacji – przykł. 15), a także strukturalność 

brzmienia, która jest charakterystyczna dla całej scenerii utworu, będąc nieza-

przeczalnym atutem tego wyjątkowego dzieła. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 

 

 
 



124 

 

 
 



125 

 

 
 

 



126 

 

 
 

 



127 

 

3.2.2. Józef Świder (1930-) Ave Maria, 4 głosowy chór mie-
szany 

Kompozytor ten inspirację oraz materiał dźwiękowy dla swych kompozycji 

czerpał z różnych  źródeł, zarówno sakralnych jak i świeckich.  Tematyka utwo-

rów chóralnych w jego twórczości jest przebogata, od parafrazy folkloru mu-

zycznego, poprzez kompozycje świeckie, aż po liturgiczne. Choć jego pierw-

szym utworem chóralnym była Missa simplex na chór mieszany i organy (1953 

r.) to jednak minęło 30 lat zanim ponownie; tym razem już na dobre, powrócił 

Józef  Świder w swoich utworach do tematyki religijnej. W latach 70 i na po-

czątku 80, komponował wyłącznie utwory świeckie. Dziś nazwisko tego kom-

pozytora znane jest w Europie za sprawą wielkiej liczby kompozycji chóralnych 

jakie weszły do repertuaru wielu znakomitych chórów, a tym samym spopulary-

zowanych na wszystkich niemal konkursach i festiwalach Europy i świata.  

Twórczość chóralna Józefa Świdra to ponad 200 kompozycji na wszystkie 

rodzaje chórów. Charakterystyczna dla jego warsztatu kompozytorskiego jest 

umiejętność tworzenia pięknych, prostych i zazwyczaj łatwych do zapamiętania 

melodii. Materiał muzyczny jest oryginalnie skomponowany, choć często z za-

stosowaniem cytatów  melodycznych pochodzących z gotowych melodii np. lu-

dowych. Ponadto podkreślić należy specyficzność brzmienia harmoniki w utwo-

rach J. Świdra. We wczesnych latach swojej twórczości eksperymentował on 

kompozytorsko z materią dźwiękową. Obecnie J. Świder jest już tradycjonalistą, 

który awangardowość w muzyce traktuje marginalnie. Jak sam mówi: „chcę aby 

moje utwory się podobały i były wykonywane”
288

. Studiował w PWSM 

w Katowicach (fortepian, teoria muzyki oraz kompozycja). Kierunek  kompozy-

torski  ukończył w 1955 r. u B. Woytowicza. Dodatkowo doskonalił  swoje 

warsztatowe umiejętności uzyskując stypendium w Accademia Santa Cecilia 

w Rzymie pod kierunkiem włoskiego kompozytora G. Petrassiego (1966 r.). 

 Motet Ave Maria na 4 gł. chór mieszany a cappella, skomponowany zo-

stał w 1984 roku. Charakterystyczna izorytmia w przebiegu utworu, jest elemen-

tem cechującym oryginalność techniki kompozytorskiej J. Świdra. Element  ten 

zdaje się  być  jednocześnie swego rodzaju nawiązaniem do idei muzyki dawnej. 

Kompozytor zastosował w fakturze motetu ruch proporcjonalnych grup ryt-

micznych, opartych na subtelnej tkance dźwiękowej, łączącej się w naturalny 

                                                 
288

 Fragment wypowiedzi kompozytora pochodzi z jego niepublikowanego wystąpienia na Ogólnopolskiej Kon-

ferencji Naukowej Twórczość kompozytorska Józefa Świdra, Instytut Edukacji Muzycznej Uniwersytetu  Kazi-

mierza Wielkiego w Bydgoszczy, 26 III 07 r. 

 

http://www.polmic.pl/iopis.php?lang=pl&id=118&pf=instytucje&cf=�&nf=szko�y
http://www.polmic.pl/iopis.php?lang=pl&id=118&pf=instytucje&cf=�&nf=szko�y
http://www.polmic.pl/iopis.php?lang=pl&id=118&pf=instytucje&cf=�&nf=szko�y


128 

 

sposób z literacką frazą tekstową formuły modlitewnej. Sprzyja to wykonawcy 

w ukazaniu efektu pewnej dramaturgii narracyjnej i kulminacji (t.11-15, przykł. 

17).  Kompozycja w warstwie słownej zawiera pełną formułę tekstu modlitwy, 

a stosunkowo rzadkie repetycje słów czy zwrotów wyraźnie precyzują sens wy-

powiedzi lub stanowią potwierdzenie wypowiadanych treści np. : 

ora pro nobis peccatoribus, ora pro nobis (t.26-30) 

lub w zakończeniu; już po słowie amen, tradycyjnie kończącym formułę: 

… Amen. 

Ave Maria gratia plena,  

ora pro nobis Maria (t.34-45) 

Innym elementem wyrazowym, istotnym dla wykonawstwa tego motetu 

i podkreślającym nadrzędność warstwy słownej, jest możliwość uzyskania mu-

zycznej kolorystyki na motywach melodycznych, konstruowanych tu zgodnie ze 

znaczeniem słów (t. 26-27, przykł. 16). Jasna barwa głosów w kierunku wzno-

szącym kontrastuje z gwałtowną zmianą intensywności wokalnej przy skoku 

o duży interwał w dół i zmianą rejestru (et benedictus fructus ventris tui, przykł. 

17). Realizacja tej właśnie zasady wykonawczej, znanej już w okresie renesan-

su, umożliwia uwypuklenie wyraźnych nawiązań stylistycznych J. Świdra do 

stylistyki wykonawczej w muzyce dawnej. Kierunek wznoszący  melodii na 

słowach ora pro nobis (módl się za nami) niesie ze sobą również rozwój dyna-

miki, po czym pojawiają się słowa nobis peccatoribus (my grzeszni) gdy nastę-

puje gwałtowny, oktawowy skok w dół (przykł. 16).    

 

16.   J. Świder - Ave Maria, (t. 26-28) 

Podobną zasadę wykazuje odcinek w taktach 11-17 (przykł. 17), 

w którym napięcie wyrazowe wzrasta, lokując się ewolucyjnie w kierunku wyż-

szych rejestrów na słowach et benedictus fructus ventris tui (błogosławiony 



129 

 

owoc żywota twojego). Specyficzne brzmienie nadaje temu fragmentowi mate-

riał melodyczny średniowiecznej skali frygijskiej wykorzystany w głosie sopra-

nu (przykł. 17 i 18). 

 

 

17. J. Świder – Ave Maria, (t. 11-15) 

Czynnik kolorystyczny eksponowany jest wydatnie poprzez właściwe 

rozplanowanie napięć emocjonalnych na przestrzeni fraz zgodnych z podziałem 

wersetów słownych modlitwy (np. benedicta tu in mulieribus czy fructus ventris 

tui, przykład 17 i 18). Wyraźne uwidocznienie w utworze owych napięć mate-

riału muzycznego jest ważnym elementem wykonawczym. Zlokalizowanie ich 

w fazie pracy nad motetem jest istotne dla stworzenia sugestywnej interpretacji 

treści słownych modlitwy podczas wykonania. Z kolei ich precyzyjna realizacja 

warunkuje uzyskanie spójnej, jednorodnej konstrukcji muzycznej, a w konse-

kwencji wzajemne współzależności obu warstw treści w procesie wykonaw-

czym.  

Częste zmiany metrum precyzyjnie przestawiają punkt akcentacji zgodny 

z prozodią słowa, co umożliwia słuchaczom klarowną zrozumiałość tekstu. Wy-

konawcza regulacja tego elementu przyczynia się też do uzyskania wspomnianej 

już dramaturgii, wynikłej z przemyślanej ciągłości tekstu. Efekt ten uwydatnia 

odpowiednie operowanie przez kompozytora pauzami i cezurami. Jest to  po-

dobnie jak w motecie Ave Maria, cecha wielu utworów J. Świdra, zwłaszcza 

w przypadku kompozycji opartych na technice nota contra notam. Praktyczną 

stroną tych elementów, poza ich zadaniem wyrazowym, jest „porządkowanie” 

przebiegu utworu, a co za tym idzie - swobodne operowanie oddechem przez 

wykonawców. 

Używając obrazowego określenia, można by powiedzieć, iż rozwiązania 

energetyczne fraz „urwanych” cezurą lub pauzą, pozostają w „zawieszeniu” czy 



130 

 

„oczekiwaniu”, stanowiąc domyślnie pytanie lub potwierdzenie sensu wypowia-

danych treści. Ewidentnym przykładem może być wyrazistość zastosowanej 

pauzy przed słowem  Jesus ( pierwsza miara taktu 18, przykł. 18). Podobnie 

ostatni fragment (t. 41- 45). Pojawia się w nim kantylenowe solo głosu basowe-

go, dodatkowo wzmocnione elementem  cresc. po którym następuje łagodne le-

gato wspólnie klarujących się akordowo głosów. Spokojny, jednostajny śpiew 

urywa się na pauzie (t.41), po czym pojawiają się klarowne akordy, celebrujące 

w pewien sposób pełne uwielbienia, wypowiadane sylabicznie słowo Ma-ri-a.   

Fragment końcowej kadencji na słowie Maria, poprzez swoją ekspresję i jasną 

barwę, wyraźnie nawiązuje do podobnego w swej wymowie i brzmieniu wspo-

mnianego wyżej odcinka na słowie Jesus (t.18-21). Tym samym staje się on 

symbolicznym zamknięciem całości modlitewnej narracji i ukazaniem obu po-

staci (Maria i Jezus) jako równoważnych adresatów modlitwy.  

Pewną domeną stylu J. Świdra jest korzystna dla wykonawcy naturalność 

w prowadzeniu linii melodycznych i płynność fraz, a co za tym idzie również 

i niewymuszona cykliczność oddechu frazowego. Przeważają odcinki 4 i 2 – tak-

towe za wyjątkiem 7 – taktowego (t.11-17), którego ciągłość ewidentnie wymu-

sza sylabiczność słów wersetu: et be – ne – di – ctus, fru – ctus, ve – ntris, tu - i.   

W strukturach wertykalnych, dominujących w tym motecie, ważna rolę 

odgrywają poszczególne interwały, z których kolejno budowane są układy 

dźwiękowe w większości oparte na pionach akordowych. Istotne znaczenie dla 

dramaturgii treści słownej utworu wydaje się mieć kadencyjność fraz muzycz-

nych i ich rozwiązania.  

 

18. J. Świder - Ave Maria, (t. 16-20) 

Charakterystyczne dla J. Świdra politonalne struktury akordowe, tworzą 

w swych następstwach frazy muzyczne obejmujące rozpiętością całe wersety 



131 

 

formuły modlitewnej. Trudnością wykonawczą staje się zatem konieczność za-

funkcjonowania w wyobraźni wokalnej wykonawcy dużych fragmentów utwo-

ru, celem konsekwentnego następstwa poszczególnych jego zdań muzycznych 

czy uwypuklenia w nich kluczowych słów. Zakładana całościowo interpretacja 

utworu uzależnia płynną realizację treści słownych tekstu, jak również jego ak-

centów słownych w  dźwiękowych przebiegach fraz, od wspomnianej wyżej 

umiejętności „wewnętrznego” rozumienia następstw wypowiedzi muzycznych 

przez wykonawcę (chór). Czynnik metryczno - rytmiczny odgrywa nadrzędną 

rolę w  budowie tego utworu, a więc i logika wypowiadanych poprzez śpiew 

wersetów powinna również pozostawać nadrzędną. Formalny zapis metryczny 

w utworze, pomimo swojej zmienności, wydatnie ułatwia zachowanie prozodii 

słowa i akcentacji. Te z kolei umożliwiają czytelną narrację wersetów opartą na 

zgodnych akcentach motywów melodycznych i słów.  

Analiza motetu J. Świdra w kwestii frazowości, wskazuje również na wy-

raźną zasadę kształtowania wolumenu dynamicznego odcinków frazy muzycz-

nej, integralnie powiązanych ze słowem, co jest właściwe dla wykonawstwa 

muzyki dawnej. Kształtowanie to jest uwypuklone przez różnorodność elemen-

tów artykulacyjnych i agogicznych stosowanych w wykonawstwie. Niemniej 

zdecydowanie dominującym środkiem artykulacyjnym do zastosowania (suge-

rowanym również przez kompozytora) jest legato, wynikające z założeń, o któ-

rych wspomniano powyżej . Jedynym wyjątkiem jest próba wyeksponowania 

słowa peccatoribus – grzeszni (t. 27, przykł. 16) używając artykulacji portato.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 

 

 
 



133 

 

 



134 

 

 
 

 



135 

 

3.2.3. Marek Jasiński (1949-) Ave Maria II, na 4 głosowy chór 
mieszany  

Jest jedną z wybitniejszych postaci wśród kompozytorów polskich pokolenia 

powojennego. W dorobku tego kompozytora, pochodzącego ze Stargardu 

Szczecińskiego, znajduje się ok. 100 kompozycji, w tym większość stanowią 

utwory chóralne a cappella, głównie o tematyce religijnej. M. Jasiński jest 

uczniem A. Koszewskiego, u którego studiował kompozycję w latach1974-79 

(Akademia Muzyczna w Poznaniu). Od pierwszego sukcesu, jakim było uzy-

skanie w 1979 roku nagrody na konkursie kompozytorskim  w Gdańsku, utwory 

M. Jasińskiego są wykonywane i wyróżniane na konkursach kompozytorskich 

i chóralnych na całym świecie
289

.  Jak większość kompozytorów, w początkach 

swej drogi artystycznej zbliżał się swoją twórczością w kierunku awangardy, 

stosując typowe dla tego nurtu środki i techniki kompozytorskie. Jednak w po-

łowie lat 80-tych zdecydowanie zwrócił się ku tradycji, zwłaszcza w muzyce 

religijnej, a co za tym idzie również brzmieniowo bardziej tonalnej. „Nurt mu-

zyki religijnej, przeznaczonej do wykonania przez zespoły chóralne a cappella 

ma w twórczości M. Jasińskiego znaczenie zasadnicze nie tylko z uwagi czynnik 

kwantytatywny [ilościowy – przyp. autora] (składa się nań blisko 30 utworów, 

co stanowi ponad 30 proc. całej twórczości), ale znaczenie, jakie przykłada doń 

sam kompozytor”
290

. Wśród utworów tego nurtu znajdują się dwa motety M. 

Jasińskiego oparte na formule Ave Maria. Pierwszy skomponował kompozytor 

w 1988 roku na chór 8 gł.; drugi utwór o tej samej tematyce (Ave Maria II na 4 

gł. chór mieszany), powstał dwa lata później
291

. Kompozycje te, jak napisano we 

wstępie do pierwszego wydania partytury Ave Maria M. Jasińskiego; 

„…stanowią wyraz jego głębokiej czci  dla Matki Bożej”
292

.  

Oba motety Ave Maria, nacechowane kontemplacyjnym nastrojem i li-

rycznym charakterem,  reprezentują również klasyczne podejście kompozytora 

do materii dźwiękowej utworu.  

Dla potrzeb rozważań problematyki niniejszej pracy wybrano motet 4 gł. 

(Ave Maria II) z uwagi na zastosowane w nim, odmienne od pozostałych mote-

                                                 
289

 (zob.) Nowe pokolenie kompozytorów polskich, (red.) M. Stowpiec, Wydawnictwo „Pomorze”, Bydgoszcz 

1988, s. 45. 
290

 (zob.) Kompozytorzy szczecińscy po 1945 roku,  (red.) E. Kus, M. Szczęsny, Zamek Książąt Pomorskich, 

Szczecin 2002, s. 16. 
291

 Tamże…, s. 58. 
292

 Wstęp do wydania partytury M. Jasińskiego, [w] M. Jasiński - Kyrie, Ave Maria, (red.) J. Wilgocki, Wydaw-

nictwo „Ars Nova”, Poznań 1992. 



136 

 

tów Ave Maria współczesnych kompozytorów polskich, związki słowno-

muzyczne oraz szczególne walory melodyczne.   

Linearna melodyka rytmicznie eksponowana jest w tym utworze poprzez  

technikę ostinatową z elementami kanonu. Dominuje ona wyraźnie w układach 

horyzontalnych. Warstwa ta oparta jest w dużej mierze na drobnych i wyrazi-

stych strukturach dźwiękowych, co jednak nie zaburza płynnej artykulacji legato 

zgodnej z prozodią słowa. 

Utwór wykazuje budowę formalną typu  AA1B.  Cechuje go tradycyjna 

budowa harmoniczna oparta na funkcyjnych akordach tercjowych. Struktury 

głosowe tworzące fakturę polifonizującą, zawierają w swej budowie materiał 

dźwiękowy ukazujący w wykonawstwie sugestywne konfiguracje brzmieniowe. 

Ważną rolę w procesie zestawiania tych warstw spełnia ostinato (akordowe, 

rytmiczno-artykulacyjne i melodyczne). Pełni ono rolę integrującą materiał 

brzmieniowy w fazie wykonawczej utworu.  

Plan melodyczny tematu (t. 1-3, przykł. 19) w części pierwszej (A) eks-

ponuje wiodący głos sopranu. 

 

19. M. Jasiński – Ave Maria. Temat sopranu (t. 1-3) 

Przewodni motyw (triole) przechodzi kanonicznie przez wszystkie głosy 

porządkując fakturę w kierunku kulminacji tej części na słowie Jesus.  Napięcie 

energetyczne akordów wzrasta wraz z realizacją  czynnika dynamiczno – ago-

gicznego (cresc. e. accel. t. 5, przykł. 20). Widoczna w tym przykładzie  faza 

„uporządkowania” rytmicznego przebiegu melodii w jednolity wertykalnie mo-

duł taktowy (t. 5 i następne); po dwutaktowej imitacji tematu, sprzyja uwypu-

kleniu znaczenia (symboliki) postaci Maryi, zawartej w tekście: benedicta tu in 

mulieribus i w konsekwencji wspomnianej kulminacji frazy: fructus ventris tui 

Jesus.  



137 

 

 

20. M. Jasiński – Ave Maria, (t. 4-6) 

Triolowe motywy muzyczne w części A oparte ponownie na kluczowych sło-

wach, zgrupowane są w jednym planie, stanowiącym tło dla narracji basu.  

    Benedicta tu - in mulieribus, 

    et benedictus -  fructus ventris,  

tui -  Jesus. 

Fragment ten oparty jest się na technice imitacyjnej (swobodnej). Materiał 

melodyczny tematu przewija się kilkakrotnie w poszczególnych głosach środka 

faktury (A i T). Jest to element nadający fakturze utworu charakter dialogują-

cych ze sobą głosów. Eksponuje on wydatnie warstwę słowną, utrwalając w 

percepcji słuchacza sens wypowiadanych wersetów modlitwy 

Skrajne głosy (S i B) pojawiają się unisono w powtórzeniach fraz. Kulmi-

nację osiągają wszystkie głosy w zakończeniu tej części, stanowiąc wyjście dla 

kontrastu narracji głosów w następnym fragmencie.(t. 7-8, przykł. 21).  

W części II  (A1) temat przejmuje głos basowy. Koresponduje on z dialo-

gującymi głosami altu i tenora, po czym ponownie następuje zjednoczenie fak-

tury w głosach prowadząc energetycznie do kulminacji (przykł. 22). Materiał 

treści słownej w obu częściach jest ten sam; zmienia się natomiast plan melo-

dyczny. Nie jest on bez znaczenia. Początkowe eksponowanie tematu przez gło-

sy żeńskie jest klarownym wypowiedzeniem słów modlitwy. Konstrukcja utwo-

ru, pomimo dominującego w niej czynnika melodycznego, wyraźnie wysuwa na 

pierwszy plan warstwę słowną. Progresywne ostinato motywów melodycznych 

(przykład 20 i 21), zwłaszcza w sopranie, podsyca wyrazistość semantyki słów 

i kulminację kończącego cały fragment słowa Jesus. Warstwa melodyczna 

wzbogacona jest tu przez kompozytora, ekspresyjnością elementu cresc. e accel. 

(t. 5). Wymaga on jednak od wykonawcy pewnej powściągliwości interpreta-



138 

 

cyjnej, która pozwoli uniknąć w tym miejscu raczej niezgodnego z treścią słow-

ną, przesadnie romantycznego „porywu” uczuć. 

 

21. M. Jasiński – Ave Maria, (t. 7-9) 

Powtórne wyeksponowanie tematu, tym razem w głosie basowym, odby-

wa się na miarowych akordach (t, 9, 10) i motywach głosów towarzyszących (A, 

T, t. 11-13), które są niejako potwierdzaniem słów wersetu w temacie basowym. 

Poprzednio, motywy tematu i poszczególne słowa przewijające się imitacyjnie 

w głosach tworząc początkowo klimat niezdecydowania, jednoczyły się w kul-

minacji tej części (t. 8).  

 

22. M. Jasiński – Ave Maria, (t. 10-13) 

Cześć II jest już w swym charakterze nieco inna. Dialogujące głosy deli-

katnie dopowiadają motywy melodyczne  słowem ave (bądź pozdrowiona) na tle 

wiodącego głosu basowego. Artykulacyjnie obie te części realizują płynność 



139 

 

legato na planie naturalnej dynamiki słów w obrębie motywu rytmicznego. Fak-

tura taka stwarza możliwość wyraźnej ilustracyjności treści, a w warstwie 

brzmieniowej uzyskania efektu radości i uwielbienia.   

Część III (B) rozpoczyna się w sugestywnej dynamice p, kontynuowanej 

w powtórzeniach słów: Sancta Maria Mater Dei. Skojarzeniowo jest to zapewne 

wyraz pokornych próśb (ora pro nobis peccatoribus – módl się za nami grzesz-

nymi), kontynuowany na ostinatowych figurach rytmicznych (nunc et in hora 

mortis nostrae – teraz i w godzinę śmierci naszej).  

 

23. M. Jasiński – Ave Maria, (t. 24-31) 

Nastrój kontemplacji spotęgowany poprzez kontrast artykulacyjny na 

słowach  ora pro nobis peccatoribus, dodatkowo wyeksponowany został w koń-

cowym fragmencie, poprzez generalną pauzę (t. 29).  Element ten pozwala na 

uzyskanie pełnego brzmienia akordu w przestrzeni akustycznej kościoła, co 

w naturalny sposób rozładowuje emocjonalne napięcie wynikłe z poprzedzają-

cych ją motywów i słów. Dialog (narracja) dwóch grup głosowych zestawio-



140 

 

nych ze sobą na konstrukcji wertykalnej, oparty jest na wersecie nunc et in hora 

mortis nostrae (teraz i w godzinę śmierci naszej), kształtuje wydatnie dramatur-

gię tej części jak i całego utworu. Wzajemnie dopełniające się głosy (zestawione 

parami S, A – T, B), wypowiadając słowa wersetu modlitwy; w oparciu o ener-

getyczne napięcia współbrzmień akordowych, tworzą wrażenie konsternacji 

w obliczu nieuchronnej śmierci. Dominuje w nim smutek i poczucie przerażenia 

(t. 24-27, przykł. 23). 

Symbolika generalnej pauzy następującej przed końcowym amen, może 

być w tym kontekście odczytana jako pewien stan egzystencji człowieka, który 

w modlitwie zgadza się bezwarunkowo z przeznaczeniem wypowiadając (po 

chwili zadumy) amen – niech się tak stanie
293

. 

Dzieło to fascynuje swym wyszukanym stylem (kolorytem), uzyskanym 

przez odpowiedni dobór barw dźwiękowych i ich odcienie. Ostateczny efekt 

brzmieniowy jest wynikiem połączenia kolorystyki brzmieniowej (miejscami 

instrumentalnej) z bogatą rytmiką, które łączą się w jedną niepodzielną całość. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
293

 (zob.) przypisy 66, 67 i 68, s. 24. 



141 

 

 
 

 



142 

 

 
 

 



143 

 

 
 

 



144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



145 

 

3.2.4. Bronisław Kazimierz Przybylski (1941-) Mater Dei  
(Ave Maria) na 4 głosowy chór mieszany 

 Kompozytor urodzony w Łodzi, od początku kariery zawodowej związany jest 

ze swoim rodzinnym miastem. Studiował w latach 1959-69 w łódzkiej PWSM 

(teoria muzyki u F. Wesołowskiego oraz kompozycja u T. Kiesewettera). Jesz-

cze w latach 70-tych odbył dodatkowe studia kompozytorskie u wybitnych po-

staci kompozytorskich jak B. Szabelski (Katowice) i R. Haubenstock - Ramati 

(Wiedeń). Od 1987 zajmował stanowisko profesora i kierownika Katedry Kom-

pozycji Akademii Muzycznej w Łodzi. Bronisław  K. Przybylski odegrał ważną 

rolę w rozwoju polskiej literatury kameralnej. Jego rozległa i wielokierunkowa 

twórczość nacechowana jest nowatorskimi technikami kompozytorskimi (aleato-

ryzm, eksperymenty sonorystyczne, koncepcja tzw. formy otwartej) oraz charak-

terystycznym  językiem muzycznym.  Potwierdzeniem kunsztu jest wyróżnienie 

kompozycji Przybylskiego na wielu konkursach kompozytorskich. Jego utwory 

były prezentowane na znaczących festiwalach muzyki współczesnej 

i wykonywano je z powodzeniem na całym świecie. 

Motet Ave Maria B. K. Przybylskiego na chór mieszany 4 gł. w swojej 

konstrukcji oparty jest na akordach tercjowych. Z punktu widzenia organizacji 

materiału dźwiękowego, kompozycję tę charakteryzuje przejrzysta i stosunkowo 

nieskomplikowana, elementarna budowa formalna. Relacje rytmiczne w prze-

biegu utworu podkreślone są poprzez kontrasty poszczególnych odcinków.  

Statyczny i majestatyczny w fakturze homofonicznej wstęp utworu, skoja-

rzeniowo ukazuje postać Matki Boskiej i jej imię jako naczelne hasło kultu ma-

ryjnego. Jest pewnego rodzaju zapowiedzią  narracji w dalszej części (przykład 

24). 

 
24. B. K. Przybylski - Mater Dei (t. 1-6) 

http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_lodz
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/os_wesolowski_franciszek
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/os_kiesewetter_tomasz
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/os_kiesewetter_tomasz


146 

 

Przeciwstawiony jest on recytacji rytmicznej następującej po nim części. 

Kontrasty planów głosowych w pierwszej części utworu (t. 7-19) realizowane są 

od taktu 7. W tej części kantylena tenora ukazuje się na tle głosów żeńskich, re-

cytujących tekst (Ave Maria gratia plena) na ostinatowych motywach melo-

dyczno - rytmicznych. Motywy te oparł kompozytor na powtarzalnych grupach 

triolowych, skłaniając wyobraźnię słuchacza ku jednostajnym fragmentom mo-

dlitwy różańcowej.  

Element rytmicznego ostinato w głosach żeńskich, umożliwia wykonaw-

cy wyrażenie nastroju powagi i błagalnej modlitwy w akcie interpretacyjnym. 

Jednocześnie umożliwia to chórowi kształtowanie wrażeń audytywnych słucha-

cza. Sposobność ta polega na operowaniu różnorodnym wachlarzem emocjonal-

nym, w zależności od zastosowanych środków agogiczno – dynamicznych na 

krótkich motywach rytmicznych. 

 

25. B. K. Przybylski - Mater Dei. Ostinatowe grupy triolowe 

Przy realizacji odcinka z owym tłem ostinatowym, starano się uzyskać 

wrażenie intensywności  i żarliwości Pozdrowienia anielskiego w głosach so-

pranu i altu, skontrastowanych rytmicznie z frazą  głosów męskich (t. 7-15). 

Środki artykulacyjne (non legato, rozdrobnienie motywów rytmicznych pauza-

mi) podkreślają stale indywidualność poszczególnych dźwięków lub ich grup 

i przy współdziałaniu z innymi elementami (dynamika i rytmika), stają się waż-

nym czynnikiem w formowaniu kolorystyki.  

Modlitewny nastrój przywołany przez ostinatowy trzygłos (S1, S2, A), 

kontrastuje z dialogującym duetem głosów męskich (T, B, przykł. 26). 



147 

 

 

26. B. K. Przybylski - Mater Dei, (t. 10-12) 

Kontrast ten uwypuklony jest poprzez blokowe zestawienie obu grup gło-

sowych (S, A oraz T, B) w dwóch planach, z wyraźnym tłem głosów żeńskich. 

Kontrastowy jest również czynnik dynamiczny w tej części, zarówno na wspo-

mnianych motywach ostinato jak i melodycznych motywach tematów w głosach 

męskich. Rozwój dynamiki od p do ff  na odcinku taktów 7 – 15, w swym zało-

żeniu miał uwypuklić sens powtarzanego wersetu „bądź pozdrowiona pełna ła-

ski” (11 zawołań – gratia plena), po którym w kulminacyjnym momencie poja-

wia się  Dominus tecum. Konstrukcja utworu w tej części odzwierciedla „zbio-

rową” modlitwę ludu. Wspomniane grupy triolowe w tym kontekście, stanowią 

pewnego rodzaju symbolikę, czy wręcz odzwierciedlają „potoczną” modlitwę 

z książeczek do nabożeństwa. Kompozytor być może świadomie, poprzez te 

środki, wprowadził modlitewną narrację lirycznego wyznania maryjnego, nace-

chowaną powściągliwymi emocjami i poczuciem zależności od adresata modli-

twy, co wyjaśniałoby odmienny od innych motetów tytuł - Mater Dei. 

 Ostinatowa narracja motywów modlitewnych, tak charakterystyczna dla 

modlitwy różańcowej (w Kościele chrześcijańskim, a także i w innych wyzna-

niach), stanowi pewien „model” wzruszeń o charakterze metafizycznym. Tego 

rodzaju wyraz hołdu i uwielbienia w motecie Przybylskiego stanowi podstawę 

dla skojarzeń na temat niezwykłości kultu maryjnego w Polsce. Zatem, wyko-

nawca motetów maryjnych powinien posiadać psychiczną predyspozycję do 

modlitwy, aby na jej płaszczyźnie kształtować swą interpretatorską wizję. 

Powrót do uzyskania dwóch planów: deklamacyjnego (S, A) i melodycz-

nego (T, B) następuje w II części motetu. Ten fragment może sprawiać  dużą 

trudność techniczną wykonawcom z uwagi na wysokie rejestry wokalne tenoru 



148 

 

i basu. Temat tenorowy, pojawiający się w I i II części utworu odznacza się du-

żym ambitusem melodycznym skali (przykł. 27 i 28).  

 

27. B. K. Przybylski – Mater Dei. Tenor w t. 8-9 

 

28. B. K. Przybylski – Mater Dei. Tenor w t. 41-42 

Również rozpiętość skali głosu sopranowego, zwłaszcza w połączeniu 

z dynamiką p – pp (przykł. 31), stanowić może poważną barierę wykonawczą 

dla przeciętnego głosu, szczególnie w kwestii ujednolicenia barwy dźwięku gło-

sów najwyższych niektórych fragmentach (przykł. 30 i 31).  

Imitacyjny odcinek II części jest syntezą materiału melodyczno – rytmicz-

nego części poprzedniej. Cała ta część (meno  mosso) charakteryzuje się odcin-

kami przeplatanymi kontrastowo, poprzez zmianę dynamiki oraz zastosowanie 

struktury opartej na technice  nota contra notam.  

 

29. B. K. Przybylski - Mater Dei, (t. 35-36) 

Materiał melodyczny sopranu I odznacza się dużą śpiewnością (liryka me-

lodyczna), a rytmika w głosach altu i sopranu II (deklamujące) uzupełnia mu-

zyczną wypowiedź sopranu (przykł. 29).  



149 

 

 

30. B. K. Przybylski – Mater Dei, (t. 16-18) 

Utwór kończy kontemplacyjny odcinek oparty na powtarzanych słowach 

mortis nostrae (śmierci naszej), będący konsekwencją kulminacyjnego wypo-

wiedzenia formuły nunc et in hora (teraz i w godzinę).  

Istotny wpływ na budowanie warstwy brzmieniowej, a zwłaszcza ekspresji 

i kulminacji, ma w tym utworze zróżnicowana dynamika od pp do ff. ( t. 19-20). 

Krańcowo trudną technicznie staje się konieczność realizacji tego typu zadania 

w t. 20-21 (przykł. 31).  Odcinek ten, na słowach  benedicta tu in mulieribus, 

poza treścią słów, wyraźnie nawiązuje rytmiką do wstępu utworu. Jednak 

w swej kontrastowości wymaga wykonania go dynamiką pp. To z kolei, ze 

względu na wysokość rejestru sopranowego, jest zadaniem karkołomnym dla 

stopliwości barwy w tym fragmencie z uwagi na rozległy układ akordu zastoso-

wany przez kompozytora. Konieczność „krycia”  dźwięku, stwarza niebezpie-

czeństwo indywidualizacji poszczególnych głosów w sopranie I.  Nie mniej jed-

nak, precyzyjne stosowanie dynamiki na etapie wykonawstwa jest ważnym 

ogniwem interpretacyjnym, zwłaszcza realizowanej celowo z innymi elementa-

mi artykulacyjno - agogicznymi.  



150 

 

 

31. B. K. Przybylski – Mater Dei, (t. 20-21) 

Świadomie stosowana artykulacja legato – non legato czy portato, 

zwłaszcza pozostające względem siebie w dużym kontraście, mają zasadnicze 

znaczenie wyrazowe dla całego utworu (t. 16-25 i t. 20-25). 

Utwór wykonany został podczas koncertu w centralnej części kościoła. 

Był to pewnego rodzaju eksperyment sonorystyczny, jako próba interpretacji 

w pełnej przestrzeni akustycznej, stąd nieco odmienne od pozostałych motetów 

wrażenie brzmieniowe nagrania. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 

 

 
 



152 

 

 



153 

 

 



154 

 

 



155 

 

 
 

 

 



156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

3.2.5. Paweł Łukaszewski (1968-) Ave Maria, na dwa chóry 
mieszane 4 gł. 

Pomimo młodego wieku, dorobek kompozytorski tego twórcy jest ogromny. 

Nie chodzi tu tylko o wielką liczbę utworów powstałych w latach 90, ale o ich 

rangę w polskiej praktyce wykonawczej i uznanie w świecie. Jego utwory zosta-

ły zarejestrowane na kilkudziesięciu płytach CD. Wielokrotnie wyróżniany sty-

pendiami za swoją twórczość kompozytorską otrzymał też wiele nagród 

i wyróżnień. „Kompozycje Łukaszewskiego wyróżniają się spośród utworów 

kompozytorów młodego pokolenia nie tylko stylistyczną oryginalnością, lecz 

także doskonałym wyczuciem chóralnej materii, doskonałym opanowaniem fak-

tury i - co warto dodać - szacunkiem do tekstu...”
294

. Studiował w Akademii 

Muzycznej w Warszawie (1991-1995) w klasie kompozycji M. Borkowskiego. 

 Ave Maria P. Łukaszewskiego z 1992 roku, na dwa chóry mieszane 

(SSAT i ATBB) a cappella, jest wyjątkowym utworem w polskiej literaturze 

chóralnej. Warstwa słowna utworu opiera się jedynie na dwóch słowach Ave 

Maria, powtarzanych w przeróżnych konfiguracjach poszczególnych głosów 

wokalnych ze słowem amen w zakończeniu. Owe dwa słowa, które w motetach 

były przeważnie wstępem do dalszego rozwoju dramaturgii utworu, tu stanowią 

podstawę konstrukcji dzieła. Upatrywać w tym można pewnej „gloryfikacji” 

osoby Maryi w jej jasnogórskim kulcie. 

Ciekawe zestawienia harmoniczne w korespondującej fakturze polichó-

ralnej, tworzą przy wykonaniu tego motetu niepowtarzalny klimat skupienia 

i modlitewnej kontemplacji. Cytując słowa niemieckiego autora A. Grüna: 

„droga kontemplacyjna odznacza się ubóstwem słów, niewielką ich ilością, albo 

jednym słowem stale powtarzanym.”
295

, można powiedzieć, że motet P. Łuka-

szewskiego jest jakby ich muzyczną egzemplifikacją. 

 Utwór o wyraźnej budowie 3 częściowej typu ABA.  Muzyczna prze-

strzeń dźwiękowa jest w tym motecie istotnym komponentem brzmieniowym, 

klarownie, logicznie i tradycyjnie traktowana przez kompozytora. Strukturę 

harmoniczną tego utworu oparł kompozytor na rozszerzonej tonalności. Akordy 

o tradycyjnej budowie tercjowej nie wykazują związków funkcyjnych. W struk-

turze melodycznej dominują dźwięki powtarzane i przedłużane poza moduł tak-

towy, potęgując wymiar brzmieniowy akordów.  

                                                 
294

 A. Ignatowicz, Trzy razy ATK,  Ruch Muzyczny, nr 26 (24 XII1995 r.). 
295

 A. Grün OSB, Modlitwa chórowa a kontemplacja. Wydawnictwo Benedyktynów „Tyniec”, Kraków 2003, 

s. 47. 

http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_warszawa
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_warszawa
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_warszawa
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/os_borkowski_marian
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/os_borkowski_marian


158 

 

 

32. P. Łukaszewski - Ave Maria, (chór I, t. 1-4) 

Przestrzenność brzmienia to muzyczna cecha polichóralności weneckiej, 

kontynuowanej w polskiej muzyce dawnej przez M. Zieleńskiego. Idea ta 

u Łukaszewskiego dodatkowo spotęgowana jest poprzez dźwięki przetrzymy-

wane na długich wartościach jako zwieńczenie ostinatowego motywu rytmicz-



159 

 

nego. Jednak nie jest to zasada rozumiana jako przechodzenie dźwięków z jed-

nej strony na drugą (por. przykł. 5, str. 55), zamykając tym samym muzykę 

w jednym efekcie. Dźwięki są uformowane w dwóch grupach, ale przestrzennie 

tworzą całościową, wzajemnie się wspierającą konstrukcję brzmieniową. Prze-

wodnie motywy figur melodycznych, zbudowane są na dwóch interwałach se-

kundy oraz prymy.  Występują one naprzemiennie w obu grupach chóralnych, 

kontrastowo zestawione w ruchu melodii głosów (kierunek zstępujący 

i wstępujący). Melos ten, widoczny jest już w początkowych fragmentach utwo-

ru,  przekształca się następnie i przewija w różnych konfiguracjach przez cały 

przebieg utworu, aż do końcowych dźwięków kompozycji. Oba chóry dialogują 

ze sobą przejmując wzajemnie owe płynnie zarysowane, pozbawione cezur mo-

tywy melodyczne. Elementem zespalającym te motywy jest samogłoska „a”; 

ostatnia litera w słowie Maria i  początkowa litera słowa ave. Najdobitniej do-

strzegalne jest to w zakończeniu utworu, gdy słowo amen, jakby niezauważalne; 

wyłania się z ave (t. 45-48, przykł. 33). 

 

33. P. Łukaszewski - Ave Maria, (chór II, t. 43-48) 

Spoisty i płynny sposób łączenia poszczególnych fragmentów kształtuje 

zewnętrzny obraz formy i nadaje wielu fragmentom quasi archaiczny charakter 

brzmienia. Owa dyspozycja materiału w przestrzeni dźwiękowej jest w tym 

utworze jednym z kluczowych zagadnień.  

Powstają różnego rodzaju struktury akordowe, a ich pozatonalne konse-

kwencje następstw prowadzą ucho słuchacza do  wyłonienia jedynego tylko, 

elementu, kluczowego słowa – imienia Maria. To najważniejsze w tym utworze 



160 

 

słowo inspiruje wykonawcę do sugestywnego operowania dynamiką, a dla słu-

chacza jest impulsem do uruchomienia wyobraźni. 

Rozmieszczenie punktów kulminacyjnych w utworze jest wyraźne i czy-

telne poprzez wewnętrzną energetykę akordów podkreślaną stopniowym postę-

pem dynamiki w każdej części według podobnego planu (p-mf-f-ff). Melodyka 

motywów sopranu i altu oparta jest częściowo na średniowiecznych skalach ko-

ścielnych: doryckiej i miksolidyjskiej
296

 (przykł. 36 i 37). Jednak pojawiający 

się dźwięk fis, składnik akordu podstawowego, powoduje osłabienie klarowno-

ści tych skal, uwydatniając współbrzmienie harmoniczne w akordzie. W war-

stwie horyzontalnej nadaje to jednak melodii wyjątkowo emocjonalny wyraz (t. 

1- 4,  przykł. 34). Dzięki temu tworzy się w całej kompozycji oryginalny kolo-

ryt. Dominują w tym utworze jasne barwy brzmieniowe, co ma związek z usy-

tuowaniem większości materiału dźwiękowego w średnich i wysokich reje-

strach. 

 

34. P. Łukaszewski - Ave Maria, (chór I, t. 1-4) 

Układ konstrukcyjny struktur wertykalnych wyróżnia się w tym motecie 

swoistą specyfiką. Akordy konstruowane w układzie skupionym, przy ruchach 

głosów na małych interwałach, zagęszczają strukturę muzyczną utworu. Efek-

tem tego pojawia się klaster (t. 5, fis-g-a-h, przykł. 34). Nie jest to efekt przy-

padkowy. Układy skupione są w muzyce XX wieku specjalnym środkiem wyra-

zu w zakresie kolorystyki dźwiękowej
297

. Dominują w konstrukcji utworu cha-

                                                 
296

 M. Drobner, Systemy i skale muzyczne. PWM, Kraków 1982 , s. 31. 
297

 K. Sikorski, Harmonia cz. I, PWM, Kraków 1984, s. 27. 



161 

 

rakterystyczne melodyczne motywy czterodźwiękowe, oparte na pochodach se-

kundowych. 

 

35. P. Łukaszewski – Ave Maria, (t. 5-6) 

Ten element brzmieniowości faktury oraz wspomniana przestrzenność 

konstrukcyjna motetu, warunkują konieczność jego wykonywania wyłącznie 

w określonych warunkach akustycznych sali koncertowej lub kościoła.  

Na odpowiednią akustykę pomieszczeń celem właściwego wykonywania 

muzyki dawnej wskazywał S. Krukowski
298

. Pogłos istniejący w dużych wnę-

trzach jest niezbędnym warunkiem uzyskania pożądanego efektu akustycznego 

przestrzennej struktury tego dzieła. Właściwy klimat brzmieniowy klaruje czy-

telność planów dźwiękowych w utworze i przywołuje wyobrażeniową symboli-

kę słów.  

Część II utworu zorganizowana jest w budowie formalnej według schema-

tu ABA. Odcinek A - 4 takty ( temat 4 -  taktowy w alcie II), rozpoczyna się dia-

logiem pomiędzy altem II (temat – przykł. 35) a sopranem I (w odpowiedzi mo-

tyw na słowie Maria – przykł. 37).  

 

 
 

36. P. Łukaszewski – Ave Maria. Temat, alt II 

 

                                                 
298

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, ss. 108-112. 



162 

 

 

37. P. Łukaszewski – Ave Maria. Temat, sopran I 

Pierwszoplanowa rola obu głosów kontynuowana jest w kanonie rytmicz-

nym (odcinek B). Ostinatowe grupy triolowe stanowią w tej części materiał dla 

ewoluowania dynamiczno-agogicznego aż do kulminacji zbudowanej w triolo-

wym unisono wszystkich głosów na postępującym ritenuto. Melorecytacja tego 

odcinka wymaga techniki śpiewu zbliżonej do mowy na sylabizowanych sło-

wach a – ve – ma – ri - a. Dramaturgia narracji głosów wygasa z nastąpieniem 

generalnej pauzy, po czym przywołany zostaje kontemplacyjny nastrój z po-

czątku tej części (odcinek A).  

Powrót do dialogu motywicznego z poprzedniej części (t. 13 – 16, alt II 

i sopran I) następuje w powtórzeniu tematu (z repetycją) oraz jako łącznik 

w płynnym przechodzeniu do części końcowej.  Jest to ważny fragment utworu, 

który wymaga dużego skupienia wykonawczego na artykulacji słów i melodii. 

Decyduje bowiem o ogólnym wrażeniu i symbolicznym zamknięciu muzycznej 

wypowiedzi. Wynika to z generalnej koncepcji konstrukcyjnej utworu, która 

wyznacza ewidentny plan napięć emocjonalnych, budowanych na powtarzanym 

ewolucyjnie motywie słów Ta charakterystyczna ewolucyjność widoczna jest 

zwłaszcza w III cz., przy powrocie idei tematu początkowego. W pierwszych 

taktach tej części ponownie pojawiają się dialogujące głosy (alt II i sopran I) 

jednak dialog urywa się gdy cały czterogłos chóru I kończy na głosce „n” (boc-

ca chiusa). Efekt ten pozwala na ekspresję powracającej idei motywu począt-

kowego w sekundowym pochodzie wstępujących ćwierćnut w grupie męskiej 

(B1, B2, T) chóru II. Motyw przewodni powtórzony przez chór II ponownie bu-

duje napięcie kulminacyjne przekształcając w zakończeniu nieoczekiwanie sło-

wo ave w końcowe amen, co może być rozumiane jako celowe użycie tego sło-

wa  w znaczeniu rzeczownikowym (do osoby boskiej?)
299

. 

Istotna dla utworu jest brzmieniowość wspomnianego wcześniej planu 

wertykalnego. Przy wyraźnym braku związków funkcyjnych nie należy doszu-

kiwać się w tym utworze klasycznych prawidłowości harmonicznych. Duże 

znaczenie wyrazowe ma akord rozpoczynający i wieńczący utwór. Pojawia się 

na słowach tytułowych, które w dalszym przebiegu utworu przewijają się w róż-

nych kompilacjach melodyczno – rytmicznych, aby na końcu utworu znów po-

                                                 
299

 (zob.) znaczenie słowa amen,  przypis 66 i 67, s. 24. 



163 

 

wrócić cytatem początkowego motywu. Ów akord „początkowy” na słowie ave 

pojawia się na końcu utworu na słowie amen, spinając całość. Harmonicznie 

akord ten dąży do rozwiązania (spoczynku). Niemniej w harmonice motetu 

P. Łukaszewskiego brak jest ciążenia ku „centrum” tonalnemu.  

Funkcyjność jest z reguły stałą płaszczyzną odniesienia przebiegu mu-

zycznego w klasycznych utworach. Stanowi ona generalny punkt wyjścia i osta-

teczny cel w utworach opartych na związkach funkcyjnych dur-moll. Przy braku 

podłoża tonalnego faktura brzmieniowa utworu nie jest skrępowana zasadami 

zależności.  Wobec tego pojawiające się na końcu utworu Łukaszewskiego roz-

wiązanie akordowe ma znaczenie wyrazowe. Istota napięcia tkwiącego 

w akordach jest wyrażeniem znaczenia słowa ave (bądź pozdrowiona).  Kulmi-

nacyjny okrzyk ave, zjednoczony w pionie akordowym, dąży do rozwiązania, 

które następuje w końcowym takcie motetu. W kadencji I części (odcinek A) 

napięcie to nie zostaje rozładowane.  

Powstały w ten sposób efekt brzmieniowy wprowadza wrażenie kontynu-

acji dramaturgicznej, powoduje niejako w podtekście pewnego rodzaju niedo-

powiedzenie. Jednocześnie jego wymowa symboliczna kieruje słuchacza 

w wyobrażenie stałości i nieskończoności „uwielbienia” dla Maryi, które potę-

guje kontemplacyjny nastrój części II (odcinek B).  

Harmoniczna koncepcja zakończenia motetu Ave Maria P. Łukaszew-

skiego jest klarowna, a jednocześnie stwarza w sferze wyobraźni, zarówno wy-

konawcy jak i słuchacza możliwość pewnej swobody interpretacyjnej. Być może  

modlitewnej kontemplacji zbędne są konkretne słowa modlitwy, a wystarczy 

„hasło” zawarte w tytule? Czy też zakładając, iż wyraźnie przewidywalne roz-

wiązanie ostatniego akordu na słowie amen, jest harmonijnym wyrazem ładu  

oraz symbolicznym potwierdzeniem wiary w jej wstawiennictwo - skierować 

myśli w stronę niezachwianego kultu Maryi? Wydaje się, iż tę drugą tezę rów-

nież potwierdza sama koncepcja kompozytorska całego utworu. Łukaszewski 

jedynie na dwóch słowach oparł swoje wyznanie czci i uwielbienia dla Maryi. 

Zatem każdy wykonawca tego wyjątkowego dzieła, deklaruje się w nim jako 

świadomie religijny wyraziciel specyficznie polskiego przeżycia wiary i kultu 

maryjnego. Stanowi to również istotę sacrum w najpełniejszym znaczeniu i sen-

su słowa religio 
300

. 

                                                 
300

 Religio (łac. wyznanie wiary, poszanowanie, cześć, bojaźń boska), (zob.) Słownik łacińsko – polski dla praw-

ników i historyków. (red.) J. Sondel, Towarzystwo Wydawców i Autorów Prac Naukowych, Universitas, Kraków 

2003. 



164 

 

 



165 

 

 
 



166 

 

 
 



167 

 

 



168 

 

 



169 

 

 
 



170 

 

 



171 

 

 



172 

 

 



173 

 

 
 

 



174 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

3.2.6. Feliks Rybicki (1899-1978) Ave Maria op. 15 nr 1, 
na 4 głosowy chór mieszany z tow. organów 

Ten stosunkowo mało znany kompozytor urodził się 24 stycznia 1899 

w Warszawie. Studiował w latach 1919-25 pod kierunkiem wybitnych muzyków 

- Romana Statkowskiego, Władysława Maliszewskiego, Emila Młynarskiego, 

Henryka Melcera w Państwowym Konserwatorium Muzycznym w Warszawie 

(fortepian, dyrygentura teoria i kompozycja). Zadebiutował już w 1926 roku  

w Filharmonii Warszawskiej jako dyrygent, jednak jedenaście lat minęło zanim 

został etatowym dyrygentem wysokiej rangi chóru filharmonicznego. Działał 

w okresie międzywojennym na terenie Warszawy i Łodzi jako czynny muzyk 

(Teatr Polski z L. Schillerem, Akademickie Koło Muzyczne w Warszawie i teatr 

w Łodzi) i pedagog (profesor - nauczyciel teorii muzyki i śpiewu chóralnego 

w szkołach ogólnokształcących i w szkołach muzycznych, w których prowadził 

zespoły kameralne).  

Po wojnie swoją ożywioną działalność dyrygencką i kompozytorską roz-

wijał w Polskim Radiu. W latach 1951-53 był profesorem dyrygentury w Pań-

stwowej Wyższej Szkole Muzycznej w Sopocie. Jako dyrygent orkiestry i chóru 

pracował  w Państwowym Liceum Muzycznym w Warszawie (1957 -70)  oraz  

w Studium Muzycznym dla Kapelmistrzów Wojskowych. Feliks Rybicki był 

kilkakrotnie nagrodzony na krajowych konkursach muzycznych za utwory chó-

ralne i fortepianowe. W 1952 otrzymał nagrodę Prezesa Rady Ministrów za 

twórczość dla dzieci i młodzieży. Zmarł 24 sierpnia 1978 w Warszawie. 

Feliks Rybicki w swoim Ave Maria na 4 gł. chór mieszany z towarzysze-

niem organów, wykorzystał tradycyjną technikę kompozytorską. Strukturę tego 

motetu oparł  na akordach funkcyjnych. Wyraźna budowa 3 częściowa utworu 

typu ABA1 uwidoczniona jest w poszczególnych odcinkach, stanowiących: 

część A (t. 1-18), część B (t. 19-27) i część A1 (t. 28-42). Część pierwsza skon-

struowana jest zgodnie z planem tekstowym pełnej formuły modlitewnej. Po 

dwutaktowym wprowadzeniu organowym  (przykład 38), ukazuje się polifoni-

zująca konstrukcja głosowa, która jest podstawą organizacji tekstu słownego w 

tym motecie. Kompozytor zawarł w nim pełną formułę tekstową, jednak jak 

można zauważyć, element melodyczny nacechowany jest pewną nadrzędnością 

względem treści słownej. Dominuje podział materiału muzycznego uwzględnia-

jący melodykę fraz kosztem symetrii wersetów słownych, co zostanie wykazane 

w dalszej części omówienia. 

http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_warszawa
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_gdansk
http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_gdansk


176 

 

 

38. F. Rybicki – Ave Maria. Wstęp organowy (t. 1-2) 

Wyraźną samodzielność uzyskuje sopran (t. 5-7). Alt i tenor imitują swo-

bodnie melodię sopranu (t. 8 i 10), prowadząc dalej harmoniczne zakończenie 

kadencyjne łączące się z następną frazą o podobnej budowie planu (przykł. 39).  

Narracja tych głosów uwypukla znaczenie słów, których prozodia jest ak-

centowo zgodna z metrycznością fraz. Zastosowanie się w kwestii wykonawczej 

do reguł prozodii słów jest warunkiem koniecznym do uzyskania czytelności ich 

semantyki, zwłaszcza na dłuższych frazach muzycznych opartych na imitacji. 

 

39. F. Rybicki – Ave Maria, (t. 6-10) 

Część środkowa B, dla realizacji warstwy melodyczno-harmonicznej 

wymagała od kompozytora powtórzeń tekstowych (Sancta Maria Mater Dei – 

t. 24-28). Dostrzec można wyraźną symetrię konstrukcji tej części, która jest 

punktem kulminacyjnym całego motetu, wyrażonym muzycznie w stopniowym 

narastaniu elementu dynamiki i czytelne wyeksponowanie znaczenia treści tek-

stu. Poprzedzając wers Sancta Maria głoską „o”, kompozytor uzyskał efekt 

emocjonalnego zawołania, nadając całemu fragmentowi charakter „błagalnej” 

prośby w kulminacyjnym momencie utworu. Wyraz sancta, jako dwusylabowy, 

swoimi właściwościami konstrukcyjnymi odpowiada budowie metrycznej mo-

dułowi taktowemu 4/4. Wobec tego z powodzeniem godziłby akcent słowny 



177 

 

i metryczny. Jednak potraktowanie tego zwrotu w formie deklinacyjnej zaini-

cjowało rozwój dynamiczny całego wersetu „O Sancta Maria, o Sancta Maria” 

w kierunku kulminacji frazy (t. 19-21, przykł. 40).  Jest to zupełnie wyjątkowy 

element konstruowania treści słownej w oparciu o formułę Ave Maria w literatu-

rze polskiej. 

 

40. F. Rybicki - Ave Maria, (t. 19-20) 

Być może w kwestii metro - rytmicznej jest to wynik nawiązania do wstę-

pu organowego (przykład 37, t. 1-2), który również rozpoczynał się na nieakcen-

towanej części taktu. Fraza rozpoczyna się od przedtaktu na wysokim dźwięku 

skali tenora jednocześnie przy narastającej dynamice (p – ff). Stanowi to trudny 

element wykonawczy, od którego uzależniony jest dalszy rozwój  muzyczny 

frazy, wymaga zatem dużej koncentracji uwagi w głosach tenorowych. Nie 

mniej intensywność, jaką uzyskuje cały fragment po zainicjowaniu go przez te-

nory dwugłosem O Sancta Maria, pozwala na rozłożenie napięć harmonicznych 

na pozostałe słowa tego wersetu.     

 
 

41. F. Rybicki - Ave Maria, (t. 26-27) 



178 

 

Rozwój dynamiczny tego istotnego dramaturgicznie odcinka w kierunku 

kulminacji słów Mater Dei, gaśnie stopniowo poprzez powtórzenie wersetu 

i zakończeniu go kadencją. Napięcie energetyczne w powtórzeniu frazy melo-

dycznej tej części rozładowane jest rozciągnięciem wartości w grupie triolowej. 

Kompozytor powierzył to zadanie do wykonania ponownie głosom tenorowym 

(t. 27, przykł. 41), które ze względu na swoje walory wyrazowe z reguły realizu-

ją najistotniejsze dla rozwoju dramaturgicznego elementy faktury utworów.   

Część trzecia A1 w warstwie treści muzycznej nawiązuje do fraz melo-

dycznych części pierwszej A, (t. 6-7), stąd oznaczenie jej jako A1. Tym razem 

zamiast sopranu, samodzielność uzyskuje tenor (t. 31-32), kontynuujący swą 

wiodącą role z części B (przykł. 42).  

 

42. F. Rybicki – Ave Maria, (t. 31-35) 

Warto zauważyć, iż po raz pierwszy pojawia się tu cezura (t. 35), oddzie-

lająca artykulacyjnie przebieg melodyczny w środku taktu. Siła wyrazowa tego 

elementu tkwi zapewne w konieczności nadania symboliki słowom: et in hora 

mortis nostrae (teraz i w godzinę śmierci naszej).  

Całość obrazu muzycznego w tym utworze kończy kadencja na słowie 

amen, oparta na figuracyjnym akompaniamencie organów, które eksponują 

dwuplanowość odcinka kadencji (t. 38 – 40, przykł. 43), ponownie poprzez za-

stosowanie przesunięcia melodii na niepełną wartość, tym razem drugiej miary 

taktu.  

Zestawiając ten odcinek akompaniamentu z miarową pulsacją metryczną 

chóru, kompozytor wprowadza pewien element nowatorstwa. Płynna fraza or-

ganowa pojawiająca się na początku utworu wnosi sobą element stabilności 

i spokoju w następujący po niej przebieg muzyczny. Podobnie skonstruowany 

został końcowy fragment organowy, będący jakby powrotem do początkowej 

retoryki muzycznej. Oba fragmenty emanują płynną melodyką, która dookreślo-

na została przez kompozytora w zakończeniu wskazówką wykonawczą – dolce 



179 

 

espressivo (słodko i wyraziście). Słowo końcowe zyskuje tym samym pewien 

wymiar symboliczny. Kieruje  wyobraźnię słuchacza ku oczywistym prawdom 

kultu maryjnego. Słowo amen, potwierdzające werset śpiewany przez chór nunc 

et in hora mortis (teraz i w godzinę śmierci), oparte jest na tle wspomnianej me-

lodii organowej. Nie użył tu kompozytor słowa nostrae (naszej), co wiązać 

można z sugestią modłów zanoszonych do Maryi, nie tylko w osobistych inten-

cjach, ale „wszelakich”. Parafrazując znaną modlitwę maryjną
301

 można powie-

dzieć, iż Jej pośrednictwo jest dostępne dla wszystkich ludzi. Dla tych, którzy 

się do niej „uciekają”, a których prośbami nie raczy wzgardzić w potrzebie. 

 

43. F. Rybicki - Ave Maria. Kadencja końcowa 

Motet F. Rybickiego cechuje harmoniczna klarowność i konwencjonalne 

wykorzystanie materiału dźwiękowego. Są to zdecydowane atuty tego utworu  jak 

również, ciekawa harmonicznie, przejrzysta warstwa akompaniamentu, bez zbyt-

niej nadbudowy formalnej. 

Istnieje natomiast wyraźnie zauważalna dysproporcja pomiędzy syme-

trycznością fraz muzycznych a odpowiadającym jej wersetami słownymi co za-

sygnalizowano na wstępie niniejszego omówienia. 

  Składnia wersetów na przestrzeni fraz muzycznych przedstawia się na-

stępująco: 

Ave Maria, Grazia plena, Dominus…, Dominus tecum, et benedicta tu. 

In mulieribus et benedictus fructus ventris tui Jesus. 

O sancta, o Sancta Maria Mater Dei, Sancta Maria, Mater Dei(?) 

Ora pro nobis, pro nobis peccatoribus, ora…, et nunc et semper, et nunc et semper  

                                                 
301

 (zob.) Suub tuum praesidium (Pod Twoją obronę),  przypis 61, s. 23. 



180 

 

Et in hora mortis… Amen 

Pięć powyższych wersetów, odpowiada pięciu 8 - taktowym frazom mu-

zycznym. Pierwsze dwie dzielą jednak formułę Pozdrowienia anielskiego nie-

zgodnie z jego tradycyjną treścią słowną.  

Fraza muzyczna rozłożona jest na przestrzeni 8 taktów (t. 2-10), a werset 

słowny kończy się po 6 taktach (t. 2-6) słowami et benedicta tu. Następna fraza 

muzyczna rozpoczyna się od słów: in mulieribus , et benedictus…, (między 

niewiastami błogosławiony owoc…) co pozbawia właściwego sensu treści 

słownej i nie sprzyja modlitewnej narracji.   

„Właściwy” porządek semantyczny powraca wraz z pojawieniem się 

wspomnianego O Sancta Maria. Ten główny fragment tekstu pozostaje brzmie-

niowo już do końca utworu, niejako „w tle” pojawiających się w jego następ-

stwie pozostałych wersetów. Mają one jedynie sens narracyjny, w związku ze 

swoim podziałem, odmiennym od tradycyjnego. Można jednak przyjąć go za 

logiczny przy założeniu, że pomimo, iż nie rozpoczynają się one od słów trady-

cyjnie inicjujących modlitwę, niosą ze sobą istotny dla tej modlitwy sens. Pozo-

stają także w zgodzie z geometrią fraz muzycznych i akcentacją.  

Dostrzec można też i inne ich znaczenia. Powtórzenia słów Dominus (t. 6-

7) i ora (t. 31-32), być może stanowi swego rodzaju „refleksję”? Podobnie jak 

powtórzony wers Sancta Maria Mater Dei, zwieńczony triolą na słowie Dei, 

formułuje znaczenie całej wypowiedzi na kształt pytania. 

Tradycyjna formuła w tym kształcie zbliża się raczej do literackiej formy 

wiersza poetyckiego aniżeli modlitwy. Spełnia w utworze najwyraźniej drugo-

planową rolę, ustępując warstwie muzyczno - brzmieniowej. Zagęszczona faktu-

ra utworu poprzez wewnętrzną ruchliwość głosów, stwarza wykonawcom moż-

liwość sugestywnej realizacji elementów dzieła, jednak bardziej dla uwypukle-

nia symboliki słów i ich znaczenia, aniżeli treści słownej całych wersetów mo-

dlitwy Ave Maria w niej zawartych.  

Natomiast ciepłe barwy warstwy dźwiękowej, wzajemnie się przenikają-

cych fraz melodycznych w poszczególnych głosach tego utworu, są  nieodłącz-

nym elementem przywołującym przyjazny nastrój spokoju i melancholii, co 

z kolei ułatwia słuchaczowi duchową akceptację słów modlitwy, nawet przy 

znacznie zmodyfikowanej ich organizacji poszczególnych fragmentów werse-

tów. 

. 

 

 



181 

 

 



182 

 

 



183 

 

 



184 

 

 
 

 



185 

 

3.2.7. Stefan Stuligrosz (1920-) Ave Maria, na 4 głosowy chór 
mieszany i solo sopran z towarzyszeniem organów 

 

Stefan Stuligrosz, dyrygent, chórmistrz i kompozytor w jednej osobie to czło-

wiek „legenda” w polskim ruchu chóralnym. Uznawany powszechnie za autory-

tet w dziedzinie chóralistyki, a zwłaszcza wykonawstwa muzyki dawnej
302

.  

Związany był z Poznaniem od początku swojej drogi artystycznej. Będąc 

wychowankiem innej wielkiej muzycznej postaci Poznania – ks. W. Gieburow-

skiego, jest w dziedzinie chóralistyki i kompozycji jego bezpośrednim kontynu-

atorem. Warto również nadmienić, iż w dziedzinie muzykologii S. Stuligrosz 

kształcił się w Poznaniu u wybitnych badaczy muzyki dawnej: prof. Z. Jachi-

meckiego i prof. A. Chybińskiego. Poza imponującymi dokonaniami artystycz-

nymi w zakresie dyrygentury i dydaktyki muzycznej jest autorem licznych opra-

cowań muzycznych utworów dawnych kompozytorów  polskich oraz własnych 

utworów chóralnych jak msze, motety, hymny i kolędy. Emocjonalny stosunek 

S. Stuligrosza do treści dzieła muzycznego, wyczuwalny jest zwłaszcza w jego 

autorskich kompozycjach sakralnych.  

Kompozycja Ave Maria S. Stuligrosza odznacza się tradycyjną dyscypliną 

w organizacji materiału dźwiękowego. Formalnie motet posiada nieskompliko-

waną budowę dwuczęściową (część I - głos solowego z towarzyszeniem orga-

nów i część II z dodatkowym planem chóru).  

Równowaga i symetria fraz muzycznych istnieje tu w zupełnej zgodzie 

z organizacją tekstu słownego. Pierwsza część (solowa, t. 1 – 37) łączy się 

z drugą (solo sopran i chór) poprzez trzytaktową frazę amen (przykł. 44 i 45). Po 

czterotaktowym wstępie organów pojawia się melodia solowego głosu w formie 

deklamacyjnej. Jego narracja słowna wyrażona poprzez śpiewność symetrycz-

nych wersetów jest sugestywna z uwagi na klarowny plan treści słownej, reali-

zowany na pełnej formule modlitewnej. Tekst modlitwy w partii solowej jest 

pozbawiony swobodnego selekcjonowania tzw. słów kluczowych.  Poszczegól-

ne wersety głosu solowego, wzmacniane są powściągliwie dynamiką zgodnie 

z „rysunkiem” melodii. Sylabicznie zorganizowane frazy melodyczne oparte są 

na ostinatowym module rytmicznym, odpowiadającym prozodii słowa i metryce 

taktu.  

                                                 
302

 B. Jankowski, Rozmyślania nad pięciolinią, COMUK, Warszawa 1983, s. 99.  



186 

 

 

44. S. Stuligrosz – Ave Maria, (t. 38-41) 

Cała treść słowna ujęta jest  tym solo w 6 frazach muzycznych. Niepełny 

plan odcinków melodycznych fraz uzupełniono, celem uporządkowania symetrii 

konstrukcji melodycznej, poprzez powtórzenie słów (np. Maria,  t. 11, przykł. 

44) lub całego wersu (t. 34-35, przykł. 46).   

 

45. S. Stuligrosz – Ave Maria. Temat sopranu solowego (t.  5-16) 

Ta technika kompozytorska stosowana była już przez G. G. Gorczyckiego
303

. 

Fragment powtórzenia wersetu in hora mortis nostrae jest ewidentnym zabie-

giem kompozytora, niezbędnym dla „zharmonizowania” całości wypowiedzi 

słowno – muzycznej, ale jednocześnie może być postrzegany jako modlitewna 

refleksja. Repetycje słowne zarazem podkreślają znaczenie całości wyśpiewa-

                                                 
303

 (zob.) przypis 252, s. 90. 



187 

 

nych wersetów modlitwy. Uzyskanie efektu wyrazowego w tym fragmencie 

utworu, uzależnione jest skontrastowaniem dynamiczno-agogicznym frazy, 

zgodnie z zapisem kompozytora: dimin, e rit. (przykład 46). 

 

 

46. S. Stuligrosz - Ave Maria, (t. 30-38) 

Homofoniczne struktury partii chóralnej pojawiającej się w cz. II, wykazują 

pewne napięcia dynamiczne w zamkniętych odcinkach frazowych. Korespondu-

ją one ze śpiewnością melodyczną głosu solowego, który jest głównym nośni-

kiem treści słownej motetu. Pomimo, iż chór pozostaje tłem partii solowej, wra-

żenie dialogu obu planów utrwala znaczenie śpiewanych przez niego wersetów. 

 „Pastoralna” nastrojowość treści muzycznych w ogólnym brzmieniu 

utworu jest cechą charakterystyczną wielu kompozycji i opracowań chóralnych 

S. Stuligrosza. Przejrzystość struktury muzycznej podkreślona jest paradoksal-

nie mało zauważalnym akompaniamentem towarzyszących organów. Stuligrosz 

traktuje tło organowe nie jako element dekoracji brzmieniowej dla popisu in-

strumentalisty, ale jako istotny fundament dla tworzenia przez wykonawców 

atmosfery powagi modlitwy i jej adresata.  

Motet Ave Maria, podobnie jak i wiele innych utworów S. Stuligrosza, 

odznacza się  szczególną dbałością o czytelność treści słownych. Umożliwia to 

w dużej mierze chociażby precyzyjna realizacja zapisów wykonawczych za-

mieszczonych w partyturze. Rytmika faktury utworu warunkuje doskonałą kla-



188 

 

rowność konstrukcji muzycznej i czytelność w realizacji planów dynamicznych. 

Owe plany zdeterminowane są modułowością wersetów słownych formuły mo-

dlitewnej, wyraźnie zaznaczone przez kompozytora cezurami. Choć znaki po-

działu materiału słowno - muzycznego nie są umotywowane interpunkcją tekstu 

formuły modlitewnej, to jednak trzeba zauważyć jej pewną konsekwencję, 

zgodną z tradycyjną prozodią słów łacińskiej formuły Ave Maria.  

Sugestia muzyczna zmierza w tym motecie do wręcz malarsko - pejzażo-

wego ukazania treści zawartych w słowach modlitwy. Nasuwa się w tym kon-

tekście pewna analogia z założeniami twórczymi jednego z naszych najwybit-

niejszych kompozytorów: Stanisława Moniuszki.  

Witold Rudziński w swoim; cytowanym wcześniej opracowaniu, napisał 

o nim, iż „…zawsze przestrzegał on głoszonej przez siebie zasady, wyrzeczenia 

się chęci popisu i błyszczenia siłą własnego talentu”
304

. Jest to  zasada, którą 

wcześniej kierowali się niewątpliwie twórcy motetów, od Sebastiana z Felsztyna 

aż po Grzegorza Gerwazego Gorczyckiego.  

Konwencjonalność techniki kompozytorskiej zastosowana w Ave Maria 

S. Stuligrosza, pozwala uznać jego motet, na tle innych tego typu współcze-

snych utworów, za jeden z najbardziej zbliżonych w zamyśle stylistycznym do 

muzyki dawnej. Wyraźnie nawiązuje on do tradycyjnego języka muzyki dawnej, 

w której klarowność treści słownej stawiano na pierwszym planie, a elementy 

treści muzycznej spełniały rolę służebną. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
304

 W. Rudziński, Twórczość maryjna Stanisława Moniuszki …, s. 160. 



189 

 

 

 



190 

 

 

 

 



191 

 

 

 



192 

 

 

 



193 

 

3.2.8. Podsumowanie  

 

Jednym z najistotniejszych elementów każdego dzieła muzycznego jest jego 

forma. Analizowane  w tym podrozdziale utwory współczesnych kompozytorów 

polskich nawiązują formalnie do motetów Ave Maria muzyki dawnej (plan 

i własność linii melodycznych oraz jej współdziałanie ze słowem). Omawiane 

kompozycje reprezentują wysoki poziom artystyczny. Jest to  niewątpliwie wynik  

przywiązywania ich autorów szczególnej uwagi do ścisłych relacji treści słow-

nych i muzycznych, co z kolei ma wpływ na kształt artystyczny dzieła muzycz-

nego. 

Wewnętrzna konstrukcja utworów, rozumiana jako treść muzyczna, jest ob-

razem spójności elementów muzycznych. Nieprecyzyjne jej kształtowanie może 

zburzyć dramaturgię treści słownej, a tym samym  zatracić jej modlitewny cha-

rakter czy wymowę ideową, która w swym założeniu powinna być nacechowana 

prostotą. Kompozycja religijna traci swój charakter poprzez nieczytelny podział 

tekstu słownego, a to z kolei następuje zazwyczaj poprzez niedokładności wyko-

nawcze  w warstwie melodyczno-harmonicznej czy rytmicznej. Gruntowna anali-

za formy motetów Ave Maria polskich kompozytorów współczesnych pozwoliła 

doszukać się pewnych elementów determinujących ich interpretację, celem unik-

nięcia mankamentów wykonawczych, np.: fragmentaryczność motywów mu-

zycznych i brak symetrii w dialogowaniu fraz, przesunięcia akcentów słowno-

muzycznych, itp. W tym celu niezbędne jest wyrobienie u wykonawcy ogólnego 

wyobrażenia utworu jako całości obrazu muzycznego.  

Sugestywność wykonania jest  uzależniona od umiejętności kształtowania 

przez dyrygenta formy utworu jako wypadkowej jej elementów. Utrzymanie kla-

rownego układu wewnętrznej konstrukcji formalnej dzieła muzycznego jest czyn-

nikiem spójności jego pozostałych elementów, które określają charakter utworu. 

Innymi słowy, w wykonawstwie tworzą tzw. nastrój i klimat, właściwy dla po-

szczególnych polskich motetów współczesnych Ave Maria. Ich  dramaturgia wy-

nika z ekspresywności treści słowno – muzycznych, postrzeganych przez realiza-

tora dzieła jako środki do wyrażenia i przekazania „znaczeń”. Wybrane motety 

kompozytorów polskich reprezentują różnorodność nastrojów w odniesieniu do 

głównego przesłania, a mianowicie modlitwy maryjnej. Są to: bojaźń, podziw 

i entuzjazm, wyrażone za pomocą elementów muzycznych. Stają się one przeko-

nujące dla słuchacza jedynie wówczas, gdy czytelnie, bez zawiłości, zostaną zin-

terpretowane przez wykonawcę.  



194 

 

Wymiar dialektyczny współczesnego dzieła muzycznego stawia przed wy-

konawcami zadanie „budzenia” w słuchaczu skojarzeń pozamuzycznych. Tego 

rodzaju sytuację trafnie opisał angielski muzykolog N. Cook: „…podczas słucha-

nia muzyki[…] opuszcza się świat ludzi i rzeczy, wstępując w świat myśli 

i uczuć”.
305

 Wykonawstwo motetów Ave Maria muzyki współczesnej uwarunko-

wane jest zatem czytelnością przekazu treści muzycznych i słownych, bowiem 

ukryta symbolika wprowadzona przez kompozytora tkwi w fakturze utworu 

i w sposobie traktowania przez niego formuły modlitewnej. Dla Pawła Łukaszew-

skiego jest to słowo Maria, które oparł na różnych konfiguracjach melodyczno - 

rytmicznych i harmonicznych, czyniąc z nich pełną napięć scenerię. Są one nie 

tylko niezwykłej urody elementami dzieła muzycznego, ale symbolizują swym 

brzmieniem uduchowioną modlitwę do Matki Boskiej i niewątpliwie skłaniają 

wyobrażenia wykonawcy i słuchacza w kierunku kultu maryjnego na Jasnej Gó-

rze w Częstochowie, rodzinnym mieście tego wybitnego twórcy.  

Inny współczesny kompozytor polski, Bronisław K. Przybylski, zatytuło-

wał swój motet oryginalnym hasłem Mater Dei (Matka Boga). Niemniej zakwali-

fikowano jego motet do grupy przykładowych kompozycji współczesnych, no-

szących tradycyjny tytuł ze względu na jednolitą treść słowną. Ostinatowe grupy 

rytmiczne tego motetu, oparte na powtarzanych słowach Ave Maria gratia plena, 

przywołują w swej symbolice modlitwę różańcową i pokornie zanoszone prośby 

wiernych do Mater Dei; stąd zapewne specyficznie odmienny tytuł. Podobnie 

przepełniony dramaturgią muzyczną jest motet Andrzeja Koszewskiego, który 

oferując przeróżne środki retoryki muzycznej, pozwala wykonawcy na dużą swo-

bodę interpretacyjną (m.in. efekty dźwiękonaśladowcze, melorecytacje). Motet 

tego kompozytora stanowi przykład faktury melodycznej, pozbawionej perspek-

tywicznego następstwa, typowego dla muzyki tonalnej, co zarazem stanowi dużą 

trudność w zespołowym wykonawstwie amatorskiego chóru. 

Nietrudno dopatrzyć się w motetach współczesnych twórców polskich tak-

że  indywidualnego rysu czy stylu danego kompozytora.  

Należy w tym miejscu również nadmienić, iż pewne fakturalne meandry 

rytmiczne i melodyczno-harmoniczne  motetów współczesnych wynikają z zasto-

sowania różnorodnych, często nowatorskich technik kompozytorskich. 

Ich interpretacyjne odtwórstwo wymaga od wykonawcy niemal wirtuozowskiej 

precyzji, celem uniknięcia  nieczytelności treści, chociażby w podziale tekstu 

słownego na istotne wersy i słowa, a jednocześnie również  i po to, by sprawić 

wrażenie prostoty brzmienia. Jedynie dokonując gruntownej analizy formy 

                                                 
305

 N. Cook, Muzyka…, s. 11. 



195 

 

w warstwie treści muzycznej i słownej (poszukiwanie ich i uświadomienie sobie 

ich roli w utworze), można uniknąć mankamentów wykonawczych, takich jak 

choćby niewłaściwe akcenty słowne, chybione napięcia kulminacyjne fraz czy też 

niestosowna w swym wyrazie „nadekspresja” agogiczno - dynamiczna.  

Poza motetem Łukaszewskiego, cechą wspólną dla pozostałych utworów 

jest niewątpliwie dźwiękowy plan konstrukcyjny, na którym dominująco opiera 

się warstwa słowna. Plan ten, z pozoru nieczytelny, jednak  uwypuklony w mo-

mentach pojawienia się kluczowych słów formuły modlitewnej, sprawia, iż war-

stwa słowna staje się głównym nośnikiem ekspresji elementów muzycznych, jak 

melodia, rytm, dynamika i inne. Kierunki linii melodycznych, przeciwstawne od-

cinki fraz, pojedyncze akordy czy ich następstwa, stanowią podłoże dla słów mo-

dlitwy, a powstała w ten sposób konstrukcja słowno - muzyczna daje wykonawcy 

możliwość wypowiedzi. Podobne znaczenie u poszczególnych kompozytorów 

współczesnych za sprawą sposobu wykorzystania właściwości materiału dźwię-

kowego motetów, miała symbolika ich treści słownej.  

Andrzej Koszewski, Bronisław K. Przybylski, Józef Świder, Marek Jasiń-

ski, Paweł Łukaszewski to wyselekcjonowana grupa twórców – reprezentantów 

dużego grona współczesnych kompozytorów polskich, wyrażających swoje reli-

gijne fascynacje poprzez treści słowne i muzyczne zawarte w ich motetach Ave 

Maria. Znów warto przywołać kontekst kultu maryjnego funkcjonującego w Pol-

sce na przestrzeni wielu pokoleń, dla uzasadnienia ich wspólnej płaszczyzny sko-

jarzeń. 

Kompozytorzy współcześni, w odróżnieniu od twórców muzyki dawnej, 

nie są skrępowani światopoglądem lub obyczajami jakiegokolwiek zwierzchnic-

twa, niosącego ze sobą konieczność realizowania muzyki w myśl utartych sche-

matów czy obowiązujących reguł. Oczywiście istnieje w tym przypadku również 

pewien określony cel i przeznaczenie motetów Ave Maria, podobnie jak 

w muzyce dawnej. Utwory współczesne napisane zostały z wewnętrznej potrzeby 

ich twórców, zatem można dopatrywać się w nich ukrytych lub domniemanych 

znaczeń. W związku z tym możliwość rozpatrywania zjawisk pozamuzycznych, 

powiązanych z treścią słowną utworów chóralnych, można by  uznać za cechę 

charakterystyczną, łączącą typologicznie polskie motety współczesne Ave Maria. 

Przy czym należy pamiętać, iż w kształtowaniu wykonawczym faktury motetów 

współczesnych, sprawa tzw. „interpretacji”  nie powinna być postrzegana jako 

sfera dowolności realizacyjnych dyrygenta czy wokalisty.  

Należałoby zgodzić się z postulatem wysuniętym przez Igora Strawińskie-

go, iż muzykę współczesną należy wykonywać „…tak, jak ją kompozytor napisał, 



196 

 

wszelkie bowiem zmiany i odcienie indywidualne, pochodzące od wykonawcy, 

są nadużyciem, zafałszowaniem, niczym nie dającą się usprawiedliwić samowo-

lą”.
306

 Dostrzeganie „znaczeń” w dziele muzycznym jest powinnością każdego 

muzyka. Jednak subiektywne spostrzeżenia nie upoważniają go, jako  wykonaw-

cy, do wprowadzania zmian w zakresie zapisu partytury i realizacji elementów 

dzieła muzycznego. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
306

 L. Erhardt, Sztuka dźwięku…, s. 35. 



197 

 

Zakończenie 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wielokrotnie cytowany  wcześniej, wybitny polski muzykolog  Bohdan Pociej 

stwierdził - nawiązując do specyfiki dzieła muzycznego - iż historia muzyki, 

jako część rozległego obszaru historii sztuk, tym różni się od  historii po-

wszechnej, iż jej fakt „był”, a dzieło skomponowane niegdyś wciąż na nowo 

interpretowane czy choćby tylko odtwarzane - „jest”.
307

  Odnosząc owo rozróż-

nienie do zagadnień sztuki wykonawczej, należałoby je w równym stopniu 

uznać za kluczowe w muzyce dawnej jak i współczesnej.  

Ujmując dzieje muzyki w kontekście filozoficznym jako historiozofię, 

B. Pociej twierdzi, iż wykonawca dzieła muzycznego ma na celu przede wszyst-

kim: „…dotarcie do tego, co w muzyce samej najgłębsze, skrywające się pod 

powierzchnią zjawisk dźwiękowych, w rdzeniu struktury”
308

. Istotne w związku 

z tym staje się poszukiwanie w muzyce treści, które ona wyraża. Owe treści sta-

nowią imperatyw w ogólnym kontekście rozumienia muzyki, są nośnikiem war-

tości dzieła i warunkiem jego zrozumienia zarówno przez wykonawcę jak 

i przez słuchacza. Zatem prowadzi to do wniosku, iż przy zachowaniu jak naj-

bardziej zbliżonej stylistyki adekwatnej do tradycji epoki z jakiej dany motet 

pochodzi, będzie on za każdym nowym wykonaniem adresowany do współcze-

snego słuchacza. Wobec czego, najistotniejszą pozostaje symbolika owych tre-

ści, jako niezmienna wartość.  

Współczesny wykonawca i współczesny odbiorca muzyki zdecydowanie 

odmiennie reagują na te same słowa i dźwięki aniżeli wykonawcy i odbiorcy 

żyjący kilkaset lat wcześniej. Chodzi tu raczej o kwestię odczuć natury estetycz-

nej, o pewien rodzaj ekspresji w wyrażaniu treści, który sprzyja duchowej me-

dytacji. W tym sensie, warstwa słowna i muzyczna dzieła mają określony 

                                                 
307

 B. Pociej, Z perspektywy muzyki…, s. 10. 
308

 Tamże, s. 12. 



198 

 

wpływ na nasze emocje i odczucia, przy niezmienności symboliki treści mote-

tów. 

 Dostrzegając  fakt, iż w procesie odtwórczym dzieła muzycznego istnieje 

zależność kształtowania się wymiaru emocjonalnego wykonawcy, podobnie jak 

kompozytora tworzącego w różnorodności miejsc i czasu, warto przytoczyć 

w tym miejscu słowa Josepha Schillingera, amerykańskiego kompozytora i teo-

retyka muzyki. Twierdził iż: „Żaden artysta nie jest naprawdę wolny. W trakcie 

pracy podlega on wpływom chwilowego otoczenia […] mówi językiem swego 

historycznego i geograficznego środowiska. Sztuka i wolność są zawsze synoni-

mami, gdy człowiek w określonym momencie twórczego procesu historycznego 

wyraża swą świadomość, wolę i swoje możliwości poznawcze, gdy każdorazowo 

przyczynia się do dokonującego się w historii procesu uwalniania”.
309

 Twórca 

dzieła podlega różnorodnym aspektom warunkującym  proces tworzenia dzieła. 

Niezmienność składowa formuły modlitewnej natomiast, stanowiąca warstwę 

słowną w motetach Ave Maria, nie ogranicza możliwości muzyki jako nośnika 

treści muzycznych, a tym samym roli kompozytora, która w tym przypadku jest 

z reguły dominująca.  

Ludwig Erhardt umieścił całą muzykę minionego tysiąclecia w kategorii 

zmierzającej do stworzenia „form coraz ściślej określonych, zamkniętych, 

w najdrobniejszych szczegółach zależnych od woli kompozytora, przyjmującego 

całkowitą odpowiedzialność za ostateczny kształt dzieła”.
310

 Jednak ta generali-

zująca typologia nie jest tak oczywista, zwłaszcza w odniesieniu do muzyki 

dawnej, w której problem wykonawczy tzw. tożsamości dzieła, nie jest postrze-

gany  jako wypełnienie intencji kompozytora. Wielokrotnie cytowany już 

S. Krukowski twierdził, iż „motet miał charakter subiektywny i pozwalał na wy-

rażanie indywidualnych stanów uczuciowych”.
311

 Odnieść można to twierdzenie 

w oczywisty sposób do warstwy muzycznej dzieła, aby w niej doszukiwać się 

intensywności owych „stanów” wewnętrznych autora dzieła muzycznego.  

Co zaś tyczy się treści słowa, faktem jest, iż motety komponowano 

w określonym celu. Twórca przypisywał utworom konkretną funkcję, którą 

utwór miał spełnić i zasady te respektowano.
312

 Wykonawstwo zatem odnosiło 

się do obiektywnie przyjętych schematów i oczekiwań, zarówno słuchaczy jak 

i zwierzchników ówczesnego Kościoła. Religijny utwór muzyczny miał za za-

                                                 
309

 L. Nono, Historyczna rzeczywistość w muzyce współczesnej. [w] Horyzonty muzyki, BRT 1, (red.) 

J. Patkowski, A. Skrzyńska, PWM, Kraków 1970, k. 12, s. 2.   
310

 L. Erhardt, Sztuka dźwięku…, s. 251. 
311

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, s. 47. 
312

 E. Skotnicka - Illasiewicz, Miejsce muzyki w kulturze życia codziennego. [w] Twój czas. (red.) Z. Skórzyński, 

Wydawnictwo „Warta”, Warszawa 1977, s. 142. 



199 

 

danie przekazać słuchaczom jednoznaczną treść (muzyka podporządkowana 

słowu) w klarownej i zrozumiałej formie,  której nośnikiem był wówczas tekst. 

Prostota była warunkiem sugestywności muzycznego przekazu treści.  

Estetycy do dziś upatrują piękna w prostocie, twierdząc, iż  „piękne jest to 

co urzeka prostotą”.
313

 Bardzo trafną wydaje się zatem w świetle rozważań na 

temat sztuki wykonawczej wypowiedź Marii Przychodzińskiej -  znanego teore-

tyka kultury muzycznej. Stwierdza ona, iż „piękno zawiera się w mistrzostwie 

wykonania – autorskiej kreacji powołującej utwór do życia przy udziale godne-

go zachwytu opanowania sprawności, techniki (wokalnej, instrumentalnej, dyry-

genckiej, choreograficznej), osobistej wizji artysty co do ogólnego kształtu for-

my i co do jej szczegółów, wizji będącej wynikiem artystycznej i emocjonalnej 

inteligencji, wrażliwości, dojrzałości, odwagi.
”314

 Słowa te powinny skierować 

uwagę czytelnika w stronę rozważania technicznej precyzji wykonawczej utwo-

ru. Biegłe operowanie powyższymi  elementami w wykonawstwie, sprawia na 

słuchaczu wrażenie prostoty, pozornego braku trudności w fakturze utworu. Po-

dążając dalej ku problemom znaczeniowości treści w procesie wykonania, cy-

towana wyżej autorka stawia pytanie: „czy doskonałość formy – muzyczne pięk-

no, pogłębia świat znanych nam uczuć, czy może samoistnie wzrusza, zachwyca, 

oczarowuje; bo to jest jej wartością samoistną, stanowiącą wystarczająco ważny 

powód obcowania z nią?”
315

 Najnowsze badania muzykologiczne jak i praktyka 

wykonawcza ostatnich lat, powyższe założenia potwierdzają.
316

 Motety muzyki 

dawnej, jak twierdził S. Krukowski, są samoistnym „organizmem”, który wy-

starczy jedynie „ożywić” wykonawczo, nie ingerując w jego doskonałą struktu-

rę.
317

 Niewątpliwie jest to jedna z kategorii warunkująca interpretatorskie „zbli-

żenie się” do sztuki wykonawczej, czyli właściwego stylu.  

Realizacja motetów współczesnych kompozytorów, kontynuujących pew-

ne założenia muzyki dawnej, pozwala wyeksponować treści słowno – muzycz-

ne, bazując na bardziej subiektywnych odczuciach wykonawcy, aniżeli w przy-

padku motetów dawnych mistrzów. Poza tym istnieje pewien relatywizm, 

zwłaszcza w kwestii  dynamiki stosowanej w tych motetach. W muzyce dawnej, 

                                                 
313

 P. Beylin, Nieporozumienia wokół piękna. [w]  O muzyce i wokół muzyki. (Paweł Beylin – felietony). (red.) 

B. Pociej, PWM, Kraków  1974, s. 212. 
314

 M. Przychodzińska, Kultura powszechna i wychowanie do kultury – nierówność sił.  [w] Edukacja i kultura. 

Idea i realia integracji. (red.) I. Wojnar, PAN, Warszawa 2006, s. 182 
315

 Tamże…, s. 183. 
316

 W Polsce najnowsze tendencje w wykonawstwie muzyki dawnej prezentowane są na międzynarodowych 

festiwalach muzycznych (m. in. Gaude Mater w Częstochowie, Wratislavia Cantans we Wrocławiu, Musica 

Antiqua Europe Orientalis w Bydgoszczy), por. F. Wesołowski, E. Sąsiadek,  Rozważania o muzyce dawnej i jej 

wykonawstwie. Polskie Stowarzyszenie Pedagogów Śpiewu, Wrocław 2003. 
317

 S. Krukowski, Problemy wykonawcze…, ss. 88-89. 



200 

 

jak stwierdzono, jest to sfera konwencji stylistycznych, a współcześnie - od-

zwierciedlenie subiektywnych odczuć słuchowych wykonawcy, bazujących na 

odczytaniu precyzyjnych zapisów autora w poszczególnych motetach.  Należy 

w tym miejscu nadmienić, iż ważne, jeśli nie priorytetowe, jest w tej kwestii 

również wyczucie "właściwego" tempa utworu. Pozostaje ono w gestii wyko-

nawców, zwłaszcza w przypadku muzyki dawnej. Twórca wówczas nie ograni-

czał muzyków jednoznacznie sprecyzowanymi określeniami (co współcześnie 

jest zazwyczaj regułą). Treść i atmosfera emocjonalna formuły modlitewnej jest 

odzwierciedlona zawsze (choć w różnym stopniu) w strukturze motetu. Akcen-

tacja dźwięków, falistość łuków melicznych i kontrasty intensywności (wzmoc-

nienia i osłabienie) brzmienia są oparte na pierwowzorze treści słownej.   Czy-

telność przekazu, słowa i logika, w konstruowaniu myśli muzycznej w oparciu 

o warstwę dźwiękową i semantyczną, ma zasadnicze znaczenie i powinna być 

istotną wskazówką przy doborze zarówno tempa jak i dynamiki. 

Poza kwestią dynamiki i tempa w motetach, priorytetowym zadaniem 

wykonawcy jest także, zwłaszcza w utworach współczesnych, uchwycenie zna-

czenia i sensu wyrazowego struktury harmonicznej. Zazwyczaj nie jest ona 

oparta na tradycyjnych związkach funkcyjnych.  Współczesny artysta – wyko-

nawca, jest zobowiązany poszukiwać i w konsekwencji odczytywać prawdziwe 

znaczenie symboliki tkwiącej w treści słowno – muzycznej utworu, bo tylko 

wtedy jest możliwe wydobycie niuansów stylistycznych owego „procesu uwal-

niania” czy też „prostoty piękna”. To naczelne zadanie wykonawcy powinno 

pozostać niezależne, zwłaszcza od ukształtowanych przez pokolenia, audytyw-

nych upodobań współczesnego słuchacza.  

Odbiorca spodziewa się w konfrontacji z materią brzmieniową utworu 

muzycznego takich doznań estetycznych, które w jego doświadczeniu zaistniały 

już wcześniej. Czeka na to, co dla jego ucha „typowe”. Zależność ta bywa czę-

sto zdeterminowana jego upodobaniami i ugruntowaną w świadomości muzycz-

ną tonalnością dur - mol. W muzyce, którą określamy mianem współczesnej, 

zwłaszcza przy braku zależności funkcyjnej w utworach (np. P. Łukaszewski) 

lub ich tzw. atonalności (np. A. Koszewski), zachodzi możliwość niezrozumie-

nia przesłania, które kompozytor zawarł w swoim dziele. Zatem czytelne 

brzmienie dysonansów (jak u J. Świdra)  czy zwrotów modulacyjnych (np. M. 

Jasiński) w wykonawstwie warunkują poczucie logiki rozwoju harmonicznego 

faktury i pozwalają słuchaczowi zrozumieć tendencje rozwojowe współczesnej 

kompozycji. Konstrukcje harmoniczne mają ścisły związek z formą motetu 

współczesnego. Wpływają one w istotny sposób na wzrost i spadek napięć, 



201 

 

określając jednocześnie dynamikę i akcenty w architektonice utworu. Recepcja 

muzyki chóralnej jest w tym zakresie istotnie uzależniona od rozumienia treści 

słownej, genezy formuły modlitewnej i kultu maryjnego w Polsce.  

Ta warstwa dzieła muzycznego w przypadku motetów Ave Maria wyma-

ga wyjątkowej dbałości wykonawczej w realizacji prozodii, nawet gdy są to je-

dynie pojedyncze słowa, jak w motecie P. Łukaszewskiego. Zasada ta nie ulega 

zmianie nawet w obliczu wzbogacania faktury chóralnej akompaniamentem or-

ganowym (F. Różycki, S. Stuligrosz). 

 Stanisław Moniuszko w połowie XIX w. zalecał w duchu odnowy idei 

treści muzyki kościelnej nieprzemijające, jak można mniemać, zasady wyko-

nawcze: 

 „Niech śpiewak łączy głos swój do najpoważniejszego narzędzia muzyki, 

jakim są organy, które całym bogactwem swoich sposobów gotowe są na usługi 

Mistrza. Ten zaś z całym zaparciem miłości własnej niech się wystrzega chęci 

popisu i błyszczenia siłą własnego talentu; a tak zespolonych jednym że celem 

swego powołania Duch Święty, jedyna ich Muza, natchnie niezawodnie. I tak 

wydadzą dzieło, które dla nich cichą, ale prawą zasługę, a ludziom prawdziwy 

pożytek przyniesie”.
318

 

Dzisiejsze trendy artystyczne wskazują, iż pewnym znakiem współczesności 

jest prostota formy, zarówno w pojęciu sztuki jak i muzyki. Prawdziwa sztuka wy-

konawcza niesie w sobie autentyzm. Zatem proste przesłanie religijne zawarte 

w muzycznej modlitwie Ave Maria, niezmiennie powinno pozostać dostępne 

i czytelne dla słuchacza. Muzyka bez autentyzmu  nie zaistnieje w pamięci ludzi, 

a w konsekwencji z biegiem czasu może ulec zapomnieniu.   

Wiele utworów Ave Maria, które powstały współcześnie (tj. po II wojnie 

światowej), zapewne przetrwa w zespołowej praktyce wokalnej dla następnych 

pokoleń, będąc dowodem pielęgnacji zarówno kultury muzycznej Kościoła ka-

tolickiego jak i narodowych  tradycji maryjnych. Można by pokusić się w tym 

miejscu o stwierdzenie, iż cała twórczość Ave Maria polskich kompozytorów 

symbolizuje tradycje muzyki religijnej i kultu maryjnego w Polsce, zarazem 

wiążąc je integralnie ze sobą. Zawarte w motetach Ave Maria nieprzemijające 

treści, stanowią wartość nadrzędną wobec przyziemnych spraw życia codzien-

nego. Od wieków jedną z form wyrażania katolickiej wiary chrześcijańskiej jest 

w Polsce muzyka, która kontynuowana przez pokolenia pozostaje wciąż nośni-

kiem owych wartości.  

                                                 
318

 W. Rudziński, Twórczość maryjna Stanisława Moniuszki…, s. 159. 



202 

 

W konsekwencji takiego toku myślowego wyłania się stwierdzenie, iż tak 

jak dzieła dawnych polskich mistrzów są bezcennymi zabytkami naszej kultury 

muzycznej, tak też współczesne utwory chóralne są kontynuacją tej wielowie-

kowej tradycji i jednocześnie potwierdzeniem ciągłości kultu maryjnego w Pol-

sce. Obrazowo wyraził tę myśl muzykolog ks. M. Szczepankiewicz pisząc iż: 

„kultura muzyczna Kościoła to ogromny skarbiec drogocenności – to literatura 

muzyki kościelnej i akustyka kościelnych wnętrz, to śpiew celebransa i śpiew 

modlitewny wiernych, to organy i kantor, schola liturgiczna, chóry kościelne, 

a także inne zespoły instrumentalno – wokalne, słowem – wszystko, co muzykę 

tworzy, wspomaga i urzeczywistnia w przestrzeni i czasie”.
319

  

  Motety Ave Maria polskich kompozytorów muzyki dawnej 

i współczesnej, należące niewątpliwie do skarbca polskiej muzyki religijnej, 

stanowią niejako ikonografię kultu maryjnego w Polsce, choć wydawać by się 

mogło, że to  daleko idące porównanie.  Teoretycznie ikonografia dotyczy dzieł 

sztuki, odczytywania ich ukrytych znaczeń, interpretacji zarówno malarstwa re-

ligijnego jak i rzeźby. Jednak podobnie jak w muzyce, symbolika ich treści nie 

określa ukrytych sensów w sposób jasny i definitywny. Dla artysty – wykonaw-

cy, stanowi to pewien istotny zakres problematyki sztuki wykonawczej, który 

każdorazowo, wciąż na nowo, trzeba odkrywać.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
319

 M. Szczepankiewicz ks., Cantate Domino…, s. 81. 



203 

 

SUMMARY 

 

 

 

 

Ave Maria as a prayer phrase has been consolidating for centuries of the Virgin 

Mary worship and its continuous development in Christian tradition. This Latin 

text has inspired composers, especially European creators of choral music. For 

hundreds of years works of composers, representatives of subsequent genera-

tions,   have been determined by a religious subject matter. In the musical inhe-

ritance of Europe there are many compositions which are used nowadays in per-

formance practice. Most of them are intended for liturgy or as a consolidation 

of saints‟ worship. Nonetheless, after the quantitative analysis of cultural 

achievements of the Western world, it can be stated without any exaggeration 

that the Marian theme is the most popular in the field of choral compositions. 

Itspopularity equals only that of a biblical subject matter, derived from the Psal-

ter. 

Many different factors have led composers of following generations to-

wards the theme of the Virgin Mary. The achievements of the greatest artists 

of the musical art have survived to  this day because they have been intended for 

the musical service of the Church. Most of religious compositions, especially 

if one takes into consideration their vocal structure, have been  composed pre-

cisely for the Church. This is understandable because of the Christian cult,  Ma-

rian in particular, so deeply rooted in European consciousness and tradition. The 

changes of thoughts, intellectual trends, ideas of art and the daily life of societies 

contemporary with the composers have always inspired them to make an attempt 

at presenting this “humble” Rosary in their own way.  

Trying to achieve the broadest possible cognizance of such phenomenon 

as Ave Maria in music, it is necessary to get to know the entire process of com-

posing motets since the period of the Middle Ages to this day. 

This thesis is an attempt at presenting problems connected with the issue 

of performing art, on the basis of compositions chosen from choral literature.  

In the range of the author's interests there are especially works of Polish com-

posers. It is worth focusing at theoretical deliberations on different interpreta-

tions, mostly determined by music and words in Ave Maria motets. The tradi-

tional text of the Ave Maria prayer, based on the New Testament, came into be-

ing hundreds of years ago for the use of  simple people at the end of the Chris-



204 

 

tian Middle Ages when many of them suffered from illiteracy. For that reason 

the semantics of the words of this prayer conditioned its growing popularity. 

As a verbal material for musical compositions, the prayer has been undergoing 

certain transformations  accordingly to changes which have taken place 

throughout the ages of its functioning in the practice of the Church. That is the 

cause for the selective choice of examples of motets representing music of both 

previous and contemporary time; they are to present the readers with a wide va-

riety of styles and techniques which have been used by artists for composing 

motets. 

 Throughout the ages musical compositions have always been a result 

of conscious creation of composers.  However, for several ages those pieces 

have been designed to express and signify something special. At the present 

time every composer tries to express their
 
own understanding of the mystery of 

aprayer through the means of their individual organisation of the verbal and 

musical contents. In a sense, those composers present performers with 

a complete dramatic script and at the same time oblige them to decode the inten-

tions of composition, encoded in the score. Undoubtedly, this is the case with 

Ave Maria motets of contemporary Polish composers.  

Such perception of this phenomenon allows to comprehend an element of 

tradition in the stylistics of performance and to understand the ways in which 

music and words  have been  influencing the audience for ages. Performance art 

is always an attempt at reaching the „truth‟ of a performance. The awareness of 

its many preconditions justifies the assumption that only having removed sub-

jective expectations and sought for that what is not blindingly obvious do we 

have contact with art. The act of performing choral music of previous and con-

temporary time is a never-ending quets for its secrets. It seems, therefore, right 

to use the term „performance art‟. 

Nowadays the Ave Maria prayer, particularly because of Pope John Paul 

II, has gained an ecumenical character. However, especially in choral music and 

as far as the rich variety of its interpretations is concerned (the prayer has been 

translated into about 150 languages), it certainly was ecumenical before. Every 

human being, no matter their outlook, has an inclination to pray. Composers are 

a prime example: they have externalised it in a permanent way by creating 

works that are a testimony of their religiousness, e.g. Ave Maria. 

      Translation by  

Monika Krajewska 

 



205 

 

ZUSAMMENFASSUNG  

 

Die Gebetsformel Ave Maria festigte sich innerhalb von Jahrhunderten der 

Entwicklung des Mariakultes in der christlichen Tradition. Dieser lateinische 

Text war gleichzeitig eine Inspiration für Komponisten, vor allem Schöpfer von 

Chormusik aus dem Kreis der europäischen Kultur. Religiöse Thematik hat die 

Komponistenarbeit der Vertreter von vielen Generationen beherrscht. In Erbe 

der europäischen Musikkultur sind viele Werke geblieben, die bis heute ihre 

Anwendung in der Praxis finden. Die Mehrheit sind es Werke, die für die Litur-

gie bestimmt sind oder Werke, die den Heiligenkult festigen. Wenn man die Er-

rungenschaft der Kultur von „Westwelt“ mengenmäßig analysiert, kann man 

ohne Übertreibung feststellen, dass die Mariathematik in der Musik zumeist 

verbreitete Schaffenssphäre ist, die nur der biblischen, aus dem Psalter schöpfe-

nen nachgibt. 

          Viele Faktoren hatten Einfluß auf die Gestaltung des Schaffens von Ver-

treter der folgenden Zeitalter in die Richtung der Mariathematik. Die komposito-

rische Errungenschaft von großen Künstlern der musikalischen Kunst hat bis 

heute überlebt, weil sie in der musikalischen Dienst der Kirche geblieben ist. 

Die religiösen und sakralen Kompositionen, vor allem in der Vokalstruktur wur-

den insbesondere für ihre Bedürfnisse geschaffen. Es ist veständlich, wenigstens 

aus dem Grund der Einwurzelung im Bewußtsein und in der Tradition der Euro-

päer des Christenkultes und des Mariakultes. Ständig wächselnde intelektuelle 

Trends, Gedanken, Kunstideen und auch das täglliche Leben der zeitgenössi-

schen Gesellschaften verursachten, dass jeder der Künstler die „demütige“ Ro-

senkranzgebet auf eigene Weise zu zeigen versuchte.  

          Um die Erscheinung Ave Maria in der Musik völlig kennenzulernen, ist es 

notwendig, dass man den Gestaltungsprozeß der Form der Motette vom Mitte-

lalter bis zu den genössischen Zeiten kennenlernt.  

          Die vorliegende Arbeit ist ein Versuch des Zeigens der Problematik von 

der ausführenden Kunst aufgrund von der Analyse der ausgewählten Beispiele 

aus der Chorliteratur. Das Interessengebiet des Autors sind Chorwerke, vor al-

lem der polnischen Komponisten. Der Bereich von theoretischen Überlegungen 

der vorliegenden Arbeit versammelt sich rund um die Interpretationsprobleme, 

die durch musikalische und verbale Elemente in den Motetten Ave Maria be-

herrscht wurden. Die Wortsemantik bedingte damals wachsende Popularität die-

ser Gebetsformel. Als wortlicher Stoff für Musikstücke, unterstand sie einigen 

Transformationen, entsprechend den Änderungen, die sich innerhalb von Jahr-



206 

 

hunderten ihrer Funktionalität in der Kirchenpraxis vollzogen. Daher auch die 

selektive Wahl von beispielhaften Motetten der früheren und zeitgenössischen 

Musik, die die Differenzierung der Stile und der komponistischen Technik, die 

bei ihrer Entstehung angewendet wurden. 

          Die Musikstücke sowohl früher als auch zeitgenössisch entstanden jeweils 

auf dem Weg des zweckmäßigen  komponistischen Schaffens. Jedoch seid eini-

gen Jahrhunderten beabsichtigen ihre Schöpfer etwas besonderes auszudrücken. 

Gegenwärtig versucht jeder Komponist in seinem Musikwerk persönliche Ver-

stehensweise der Gebetsgeheimnis durch besondere, ihr richtige, wörtlich- mu-

sikalische Inhaltsorganisation zum Ausdruck zu bringen. Die Interpreten bieten 

den fertigen dramaturgischen Drehbuch an und sie verpflichten sich gleichzeig 

die schöpferischen Intentionen abzulesen, die in der Werkpartitur kodiert sind. 

Es ist der Fall zweifellos bei den Motetten Ave Maria der polnischen zeitgenös-

sischen Komponisten.   

          Diese Betrachtensweise der Erscheinung lässt die Bedeutung des Traditi-

onsteils in der ausführenden Stylistik begreifen und verstehen auf welche Art 

und Weise Musik und Wort seit Jahrhunderten unveränderlich auf den Zuhörer 

wirken. Die ausführende Kunst ist jedes Mal ein Versuch des Gelanges zu der 

ausführenden „Wahrheit”. Das Bewußtsein vielen ihrer Bedingungen begründet 

die Vermutung, dass vielleicht erst dann haben wir mit der Kunst zu tun, wenn 

die subjektive Erwartung ablehnend, werden wir in der Musik danach suchen, 

was nicht offensichtlich und eindeutig ist? Die Ausführung der früheren und 

zeitgenössischen Chormusik ist nicht nur die unendliche Entdeckung ihrer Ge-

heimnisse. Richtig ist jedoch die Anwendung des Begriffes – ausführende 

Kunst.    

          Heute nahm das Gebet Ave Maria, vor allem dank der Person des Papstes 

Johan Paul II einen ökumenischen Charakter an, obwohl in der Musik, vor allem 

in der Chormusik, in der ganzen Vielfältigkeit der Textbearbeitung (es wurde in 

ungefähr 150 Sprachen übersetzt), ökumenisch war es mit Sicherheit schon frü-

her. Jeder Mensch, ohne Rücksicht auf seine Weltanschauung, trägt innerlich die 

Neigung zum Gebet. Die Komponisten sind dafür ein hervorragender Beispiel, 

sie haben es auf eine dauerhafte Weise zum Ausdruck gebracht, indem sie Wer-

ke hinterlassen haben, die von Religiösität zeugen, u.a. Ave Maria. 

Übersetzung 

Agnieszka Pokorniecka 

 

 



207 

 

BIBLIOGRAFIA 

DRUKI ZWARTE 

BEDNARSKI F. W. o. OP, Teologia kultury. Wydawnictwo „M”, Kraków 2000 

BOGDAN F. ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie. Wydawnictwo Societe D‟editions Internatio-

nales, Paryż 1966 

BOGDAN F. ks. SAC, Najmilsze pozdrowienie (Zdrowaś Maryjo). Komentarze. Wydawnic-

two „Spes”, Kraków 1997 

BUXAKOWSKI J. ks., Motywy maryjne kultu eucharystii w dziejach duchowości od 1800 r. 

do Soboru II Watykańskiego. Studia Pelplińskie. Duszpasterstwo Sakramentalne t. XVIII, 

Pelplin 1987  

COOK N., Muzyka. Wydawnictwo Pruszyński i S-ka, Warszawa 2000 

CHOMIŃSKI J., Historia harmoniki i kontrapunktu, t. I. PWM, Kraków 1958 

CHOMIŃSKI J., WILKOWSKA-CHOMIŃSKA K., Historia muzyki, t. I i II. PWM, Kraków 

1990 

CHOMIŃSKI J., WILKOWSKA-CHOMIŃSKA K., Historia muzyki polskiej, t. I i II. PWM, 

Kraków 1996 

CHOMIŃSKI J., WILKOWSKA-CHOMIŃSKA K., Wielkie formy wokalne. PWM, Warsza-

wa 1984,  

CVETKO D., Jacobus Handl Gallus vocatus Carniolanus. Slovenska Akademia, Ljubljana 

1991 

CVETKO D., Pokorn D., Jacobus Gallus in njegov cas. Slovenska Akademia, Ljubljana 1985 

De FIORES S.,  Kim jest dla nas Maryja. Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 2003 

DROBNER M., Systemy i skale muzyczne. PWM, Kraków, 1982 

ENARD A., Różaniec. Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 1999 

ERHARDT L., Sztuka dźwięku. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, Warszawa 1980 

FALLETTI C., Ave Maria. Komentarz biblijny i teologiczny. Wydawnictwo WAM, Kraków 

2006  

FEICHT H., Studia nad muzyką polskiego renesansu i baroku, PWM, Kraków 1980 

FRĄCZKIEWICZ A., SKOŁYSZEWSKI F., Formy muzyczne, t. I. PWM, Kraków 1988 
GRABMANN M. ks., Wstęp do Sumy Teologicznej św. Tomasza z Akwinu. Wydawnictwo oo. 

Dominikanów, Lwów 1935 

GRABOWSKI L. ks., Wielki nieznany. Zarys religioznawstwa. Płockie Wydawnictwo Diece-

zjalne, Płock 1983 

GRIGNON de MONTFORD L. M., Traktat o doskonałym nabożeństwie do Najświętszej Ma-

ryi Panny. Fundacja „Nasza Przyszłość”, Szczecinek 2000 

GRÜN A. OSB Modlitwa chórowa a kontemplacja. Wydawnictwo Benedyktynów „Tyniec”, 

Kraków 2003 

GRZYBOWSKI K., Rzeczy odległe a bliskie. KiW, Warszawa 1971 

GUCZALSKI K., Znaczenie muzyki. Znaczenia w muzyce. Musica Jagiellonica, Kraków 2002 

HARNONCOURT N., Muzyka mową dźwięków. Fundacja „Ruch Muzyczny”, Warszawa 

1995 



208 

 

HARPER J., Formy i układ liturgii zachodniej od X do XVIII wieku. Musica Jagiellonica, 

Kraków 2002 

HINZ E. ks., Nurt religijny w muzyce różnych epok. Wydawnictwo „Bernardinum”, Pelplin 

2003 

HINZ E. ks., Zarys historii muzyki kościelnej. Wydawnictwo Wyższego Seminarium Du-

chownego w Pelplinie, Pelplin 1987 

INGARDEN R., Studia z estetyki, t. II. PWN, Warszawa 1958 

JANKOWSKI B., Rozmyślania nad pięciolinią, COMUK, Warszawa 1983 

JAN PAWEŁ II, Encyklika Redemptoris Mater. O błogosławionej Maryi Dziewicy w życiu 

pielgrzymującego kościoła. Wydawnictwo „Znak”, Kraków 2003 

JAN PAWEŁ II, Dar i tajemnica. W pięćdziesiątą rocznicę moich święceń kapłańskich. Wy-

dawnictwo WAM, Kraków 2005 

JARZĘBSKA A., Spór o piękno muzyki. Wprowadzenie do kultury muzycznejXX wieku. Wy-

dawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2004 

KŁOCZOWSKI J., Dzieje chrześcijaństwa polskiego. Bertelsmann Media, Warszawa 2000 

KŁOSIŃSKI M., Człowiek w sytuacji kontaktu z muzyką. Wydawnictwo Instytutu Kultury, 

Warszawa 1995 

KOPEĆ J. J., Bogurodzica w kulturze polskiej XVI wieku. Wydawnictwo „Polihymnia”, Lu-

blin 1997 

KOWALCZYK A., O Maryi do słów akatystu. Wydawnictwa Multimedialne „Maranatha”, 

Gdańsk 2002 

KOŻUCHOWSKI J., Aktualność kultury klasycznej,  Wydawnictwo „Bernardinum”, Pelplin 

2002 

KRAWCZUK A., Mitologia starożytnej Italii. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, War-

szawa 1984 

KRĄPIEC M. A. o. OP, Człowiek w kulturze. Wydawnictwo „Gutenberg-Print”, Warszawa 

1996 

KRUKOWSKI S., Problemy wykonawcze muzyki dawnej, COMUK, Warszawa 1991 

KUBIAK Ł., Msza Święta w pytaniach i odpowiedziach. Wydawnictwo „ Fronda”, Warszawa 

2006 

LAING G. J., Survivals of Roman Religion. Wydawnictwo “Longmans”, Nowy York 1931 

LANGKAMMER H. OFM, Maryja w Nowym Testamencie. Gorzowskie Wydawnictwo Die-

cezjalne, Gorzów Wielkopolski 1991 

LAURENTIN R., Bądź pozdrowiona Maryjo. Wydawnictwo Księży Marianów, Warszawa 

1994 

LIPIŃSKA J., MARCINIAK M., Mitologia starożytnego Egiptu. Wydawnictwa Artystyczne 

i Filmowe, Warszawa 1985 

LISSA Z., Zarys nauki o muzyce. PWM Kraków 1987 

LISSA Z., CHOMIŃSKI  J., Muzyka polskiego odrodzenia. PIW, Warszawa 1953 

LUZBETAK L. J., Kościół a kultury. Instytut Wydawniczy „PAX”, Warszawa 1972 

MALINOWSKI W., Polifonia Mikołaja Zieleńskiego. PWM, Kraków 1980 

MAURIAC F., Życie Jezusa. Instytut Wydawniczy „PAX”, Warszawa 1979 

MAZURKIEWICZ R., Polskie średniowieczne pieśni maryjne. Studia filologiczne, Wydaw-

nictwo Naukowe Akademii Pedagogicznej w Krakowie, Kraków 2002 



209 

 

McMANUS J., Błogosławioną zwać mnie będą. Wydawnictwo Księży Maria-nów, Warsza-

wa 2004 

MECHANISZ J., Poczet kompozytorów polskich. Wydawnictwo „Polihymnia”, Lublin 2004 

MENDLIK B., Wykonawstwo form wokalnych i wokalno-instrumentalnych muzyki religijnej 

w kontekście budowy formalnej i treści utworów. Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza 

Wielkiego, Bydgoszcz 2006 

MESSORI V., Opinie o Maryi. Fakty, poszlaki, tajemnice. Wydawnictwo „Fronda”, Warsza-

wa 2005 

MORACZEWSKI K., Sztuka muzyczna jako dziedzina kultury. Próba analizy kulturowego 

funkcjonowania zachodnioeuropejskiej muzyki artystycznej. Wydawnictwo Naukowe UAM, 

Poznań 2007 

MORAWSKI J., Teoria muzyki średniowiecza. Wybrane zagadnienia. Wydawnictwo Aka-

demii Teologii Katolickiej, Warszawa 1979 

NICOLAS J. J., Życie Maryi Matki Bożej. Wydawnictwo „Ad Okulos”, Warszawa – Rzeszów 

2005 

PAWELSKI J. ks., T. J., Maryja w pieśni. Wydawnictwo Ks. Jezuitów, Kraków 1921 

POCIEJ B., Z perspektywy muzyki. Wybór szkiców. Biblioteka „Więzi”, Warszawa 2005 

POPOWSKA M., Graduał maryjny MS. 42 Jana Olbrachta w tradycji krakowskiej – studium 

źródłoznawcze. Wydawnictwo Wyższej Szkoły Pedagogicznej w Częstochowie, Częstochowa 

2003 

POPOWSKI R. ks., Nowy Testament Przekład na Wielki Jubileusz Roku 2000. Oficyna Wy-

dawnicza „Vocatio”, Warszawa 2000 

PÓŹNIAK P., Muzyka XV-XVI wieku i pojecie renesansu w historiografii muzycznej. Musica 

Jagiellonica, Kraków 2000 

PÓŹNIAK P., Repertuar polskiej muzyki wokalnej w epoce renesansu. Studium kontekstual-

no-analityczne. Musica Jagiellonica, Kraków 1999 

PIETRZYKOWSKI M., Mitologia starożytnej Grecji. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, 

Warszawa 1979  

PAWLAK I. ks., Muzyka liturgiczna po Soborze Watykańskim II w świetle dokumentów ko-

ścioła. Wydawnictwo „Polihymnia”, Lublin 2001 

PRAETORIUS  M., Syntagma musicum II. Organographia. Wydawnictwo Oxford University 

Press, Oxford 1991  

PYTLAK A., Wartości i kryteria dzieła muzycznego. PWM, Kraków 1979 

RATZINGER J. kard., BALTHASAR H. Urs von Maryja w tajemnicy kościoła, Wydawnic-

two WAM, Kraków 2007 
REISS J., W., Mała historia muzyki. PWM, Kraków 1987 

SACHS C., Muzyka w świecie starożytnym. PWM Warszawa 1981 

SAVONAROLA H., O miłości Jezusa i inne pisma. Wydawnictwo Polskiej Prowincji Domi-

nikanów „W drodze”, Poznań 2003 

SCHAEFFER B., Dzieje muzyki. WSiP, Warszawa 1983 

SCHATZ K., Sobory powszechne – punkty zwrotne w historii kościoła. Wydawnictwo 

„WAM”, Kraków 2000 

SCHEFFCZYK L. kard., Maryja, Matka i Towarzyszka Chrystusa. Wydawnictwo „M”, Kra-

ków 2004 

http://www.vocatio.com.pl/AboutCompanyPage.php?pro_name=O%20Wydawnictwie
http://www.vocatio.com.pl/AboutCompanyPage.php?pro_name=O%20Wydawnictwie


210 

 

SŁOMKOWSKI A. ks., Matka Zbawiciela i Matka nasza. Wydawnictwo o.o. Franciszkanów, 

Niepokalanów 1998 

SMOLEŃSKA-ZIELIŃSKA B., Przeżycia estetyczne muzyk. WSiP, Warszawa 1991 

SOWIŃSKI A., Słownik muzyków polskich – dawnych i nowoczesnych. Skład Główny 

w Księgarni Luksemburskiej, Paryż 1874  

SIKORSKI K., Harmonia, t. II. PWM, Kraków 1984 

SURZYŃSKI J. ks., Matka Boska w muzyce polskiej. Druk. W. L. Anczyca i Spółki, Kraków 

1905 

SURZYŃSKI J. ks., Kompozycje kościelne wzorowych mistrzów muzycznych z epoki klasycz-

nej w Polsce, z. II. Drukiem Jarosława Leigebra, Poznań 1887 

SZCZEPANKIEWICZ M. ks., Cantate Domino. Szkice o kulturze muzycznejkościoła. Sale-

zjańska Szkoła Organowa im. Kardynała Augusta Hlonda, Szczecin 2005 

SZLAGOWSKA D., Muzyk baroku. Wydawnictwo Akademii Muzycznej w Gdańsku, 

Gdańsk 1998 

SZWEYKOWSKI Z. M., Kultura wokalna XVI-wiecznej Polski. PWM, Kraków 1957 

SZWEYKOWSCY A. i Z., Włosi w Kapeli Królewskiej Polskich Wazów. Musica Jagielloni-

ca, Kraków 1997 

TATARKIEWICZ W., Historia filozofii, t. I. PWN, Warszawa 2003 

TOMASZEWSKI M., Interpretacja integralna dzieła muzycznego. Wydawnictwo Akademii 

Muzycznej w Krakowie, Kraków 2000 

WESOŁOWSKI F., SĄSIADEK  E., Rozważania o muzyce dawnej i jej wykonawstwie. Wy-

dawnictwo Akademii Muzycznej we Wrocławiu, Wrocław 2003 

WOZACZYŃSKA M., Muzyka średniowiecza. Wydawnictwo Akademii Muzycznej w Gdań-

sku, Gdańsk 1998 

WOZACZYŃSKA M., Muzyka renesansu. Wydawnictwo Akademii Muzycznej w Gdańsku, 

Gdańsk 1996 

WYCZAŃSKI A., Historia powszechna. Wiek XVI. WSiP, Warszawa 1983 

VESEY G., FOULKNES P., Filozofia. Wydawnictwo RTW “Collins”, Warszawa 1997 

ZIĘBA S. ks., Bóg w życiu wielkich kompozytorów. Wydawnictwo „Bernardinum”, Pelplin 

2001 

ŻUKIEWICZ K. M. o. OP, Rozmyślania o Matce Bożej wg. Św. Tomasza z Akwinu. Wydaw-

nictwo o.o. Dominikanów, Warszawa 1928 

PRACE ZBIOROWE 

ADAMIAK E., CZAJA A. ks., MAJEWSKI J. (red.),  Dogmatyka, t. II. Biblioteka „Więzi” 

Warszawa 2006 

BARTKOWSKI B. (red.),   Współczesna polska religijna kultura muzyczna jako przedmiot 

badań muzykologii. Zakres pojęciowy, możliwości badawcze. Wydawnictwo „Polihymnia”, 

Lublin 1992 

BRISTIGER M., PATKOWSKI J. SKRZYŃSKA A. (red.), Horyzonty muzyki, Biblioteka 

Res Facta 1, PWM, Kraków 1970 

GLIŃSKI M. (red.), Z dziejów muzyki polskiej do r. 1800. Wydawnictwo Gebethner i Wolff, 

Warszawa 1927 



211 

 

GUCZALSKI K. (red.), Filozofia muzyki. Musica Jagiellonica, Kraków 2003 

HARTLIŃSKI A. (red.),  Breviarium Fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi kościoła. Księ-

garnia Św. Wojciecha, Poznań 1989 

HEJMEJ A. (red.), Muzyka w literaturze. Antologia polskich studiów powojennych. Wydaw-

nictwo „Universitatis”, Kraków 2002 

HERRMANN T. ks.  (red.), Matka Boska w życiu i twórczości wielkich Polaków (t. I-II). Cen-

tralny Ośrodek Apostolatu Maryjnego, Warszawa 1995 (Tom I), 1999 (Tom II) 

ŁASZEWSKI W. ks. (red.), Dlaczego właśnie Ona? Soborowa teologia maryjna. Wydawnic-

two Księży Marianów, Warszawa 1991 

KUS E., SZCZĘSNY M. (red.), Kompozytorzy szczecińscy po 1945 roku. Zamek Książąt Po-

morskich, Szczecin 2002 

MASŁOWSKA J. (red.), Muzyka sakralna. Materiały z seminarium „Gaude Mater” w Czę-

stochowie, Centrum Animacji Kultury, Warszawa 1998 

MORAWSKI J. (red.), Monumenta Musicae in Polonia. Bibliotheca Antiqua. PWM, Kraków 

1979 

MRÓZ M., ROZYNKOWSKI W. (red.), Sanktuaria Maryjne Diecezji Toruńskiej. Toruńskie 

Wydawnictwo Diecezjalne, Toruń 2003 

OCHLEWSKI T. (red.), Dzieje muzyki polskiej w zarysie. Wydawnictwo „Interpress”, War-

szawa 1983 

POCIEJ B. (red.), O muzyce i wokół muzyki. Paweł Beylin – felietony, PWM, Kraków 1974 

PODSIAD A. (red.),  Bogarodzico – Dziewico. Polski Almanach Maryjny. Instytut  Wydaw-

niczy „PAX”, Warszawa 1983 

PÓŹNIAK P. (red.), Musica antiqua polonica. Z. III. Renesans. PWM, Kraków 1993 

PRZYBYLSKI B. o. OP (red.), Gratia Plena. Studia teologiczne o Bogurodzicy. Księgarnia 

Św. Wojciecha, Poznań 1965  

SKÓRZYŃSKI Z. (red.), Twój czas. Wydawnictwo „Warta”, Warszawa 1977 

SOBECZKO H. J. (red.), Liturgia Sacra, Liturgia – Musica – Ars., Wydawnictwo Wydziału 

Teologicznego Uniwersytetu Opolskiego, Opole, Rok 8 (2002), nr 19 

SMYKOWSKA E. (red.), Kult maryjny w kościele rzymsko-katolickim w Polsce i rosyjskim 

kościele prawosławnym. Wydawnictwo „Novum”, Warszawa 1989 

SZWEYKOWSKI Z. M. (red.), Musicalia Vetera. Katalog tematyczny rękopiśmiennych za-

bytków dawnej muzyki w Polsce. t. I. Zbiory muzyczne proweniencji wawelskiej. PWM, Kra-

ków 1972 

SZWEYKOWSKI Z. M. (red.), Z dziejów polskiej kultury muzyczne, t. I. Kultura staropolska. 

PWM, Kraków 1958 

WERNER B. E., SĄSIADEK E. (red.), Rozważania o muzyce dawnej i jej wykonawstwie. 

Polskie Stowarzyszenie Pedagogów Śpiewu, Wrocław 2003 

WILGOCKI J., (red.) Marek Jasiński - Kyrie, Ave Maria. Wydawnictwo „Ars Nova”, Poznań 

1992 

WIŚNIOWSKI J. (red.), Musica Antiqua. t. II,  Acta scientifica. Bydgoskie Towarzystwo Na-

ukowe, Bydgoszcz 1969 

WOJNAR I. (red.), Edukacja i kultura. Idea i realia integracji. Wydawnictwo PAN, Warsza-

wa 2006 



212 

 

WOŹNA-STANKIEWICZ M., DOBRZAŃSKA-FABIAŃSKA Z. (red.), Muzykolog wobec 

dzieła muzycznego. Zbiór prac dedykowanych doktor Elżbiecie Dziębowskiej w siedemdzie-

siątą rocznice urodzin. Musica Jagiellonica, Kraków 1999 

ENCYKLOPEDIE I SŁOWNIKI 

ATLAS MUZYKI t. I i II. (red.) U. Michels,  Pruszyński i S-ka, Warszawa 2003 

ENCYKLOPEDIA MUZYCZNA. Część biograficzna (efg). (red.) E. Dziębowska, PWM, Kra-

ków1987 

ENCYKLOPEDIA MUZYCZNA. Część biograficzna (hij). (red.) E. Dziębowska, PWM, Kra-

ków1993 

ENCYKLOPEDIA MUZYCZNA. Część biograficzna (klł). (red.)E. Dziębowska, PWM, Kra-

ków1997 

ENCYKLOPEDIA POPULARNA PWN. (red.) A. Karwowski, PWN, Warszawa 1980 

LEKSYKON POJĘĆ TEOLOGICZNYCH I KOŚCIELNYCH z indeksem angielsko-polskim. 

(red.) G. O'Collins SJ., E. G. Farrugia SJ., Wydawnictwo „WAM”, Kraków 2002 

MAŁY SŁOWNIK POLSKO-ŁACIŃSKI I ŁACIŃSKO-POLSKI. (red.) L. Winniczuk, Wydaw-

nictwo Szkolne, PWN, Warszawa 2001 

PODRĘCZNA ENCYKLOPEDIA MUZYKI KOŚCIELNEJ. (red.) G. Mizgalski ks., Księgarnia 

Św. Wojciecha, Poznań 1959 

PODRĘCZNY LEKSYKON MUZYCZNY. (red.) P. Brooke-Ball, Wydawnictwo Książkowe 

„Twój Styl”, Warszawa 1997 

SŁOWNIK ŁACIŃSKO – POLSKI DLA PRAWNIKÓW I HISTORYKÓW. (red.) J. Sondel, 

Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas“, Kraków 2003 

SŁOWNIK WYRAZÓW OBCYCH, cz. 2 - Sentencje, Powiedzenia, Zwroty. (red.) I. Kamińska 

– Szmaj, Wydawnictwo „Europa”, Warszawa 2001 

SŁOWNIK WYRAZÓW OBCYCH I ZWROTÓW OBCOJĘZYCZNYCH. (red.) W. Kopaliński, 

Wiedza Powszechna, Warszawa 1980 

SŁOWNIK JĘZYKA POLSKIEGO, t. I – IV. (red.) S. Dubisz, PWN, Warszawa 2004 

SŁOWNIK MITÓW I TRADYCJI KULTURY. (red.) W. Kopaliński,  PIW, Warszawa 2001 

SŁOWNIK WYRAZÓW OBCYCH. (red.) J. Tokarski, PWN, Warszawa 1980 

ŹRÓDŁA NUTOWE 

CANTICA SELECTA MUSICES SACRAE IN POLONIA. (red.) W. Gieburowski, Sumptibus 

K. T. Barwicki, Poznań 1928 

DWIE PIEŚNI MARJAŃSKIE. op. 14. na chór mieszany a cappella. (red.) W. Gieburowski, 

Edition K. T. Barwicki, Poznań 1929 

KOMPOZYCJE KOŚCIELNE wzorowych mistrzów muzycznych z epoki klasycznej w polsce. 

z. II. (red.) J. Surzyński ks., Druk. Jarosława Leigebra, Poznań 1887 

MONUMENTA MUSICAE IN POLONIA. Opera omnia. t. II. (red.) J.  Chomiński PWM, 

Warszawa 1974 

MUSICA ANTIQUA POLONICA. Renesans. Muzyka wokalna, z. I. Motet. (red.) P. Póżniak, 

PWM, Kraków 1993. 

http://www.opoka.org.pl/slownik/leksykon-tk_index.html


213 

 

WYDAWNICTWO DAWNEJ MUZYKI POLSKIEJ, z. 78, G. G. Gorczycki – 6 motetów. (red.) 

Z. M. Szweykowski, PWM, Kraków 1986 

MATER DEI, Bronisław Kazimierz Przybylski, Accent Edition, Łódz 2005 

AVE MARIA, Andrzej Koszewski, Wyd. Muzyczne BREVIS, Poznań 1995 

INNE ŹRÓDŁA 

BIBLIA TYSIĄCLECIA. wydanie III, Wydawnictwo „Pallottinum”, Poznań-Warszawa 1999 

ENCYKLIKA MUSICAE SACRAE DISCIPLINA. Pius XII, Watykan, 25 XII1955 r. 

SOBÓR WATYKAŃSKI II, Dokumenty soborowe. Konstytucja dogmatyczna Kościoła  

Lumen gentium. (KK 60), Wydawnictwo „Pallottinum”,  Poznań 2002 

GOŚĆ NIEDZIELNY, Tygodnik katolicki, nr 43 (26 X 2008 r.) 

MUZYKA, kwartalnik Instytutu Sztuki Polskiej Akademii Nauk,(red.) E. Witkowska-

Zaremba, Rocznik XLVI 2001/4 

RUCH MUZYCZNY, Miesięcznik, nr 26 (24 XII1995 r.). 

 

STRONY INTERNETOWE 
 

The Hail Mary in languages  http://campus.udayton.edu/mary//resources/flhm.html 

Greet’s Ave Maria pages,  http://www.zianet.com/parrotfan/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.zianet.com/parrotfan/


214 

 

INDEKS NAZWISK 

Adamiak E., 20, 210 

Allegri G., 66 

August III Król Polski, 95 

Bach J. S., 65 

Balthasar H. U. von, 27, 209 

Bartkowski B., 70, 210 

Bednarski F. W. o. OP, 14, 207 

Benedykt XIV papież, 33, 34 

Bernard z Clairvaux Św., 29 

Bernardino ze Sieny Św., 30 

Beylin P., 199, 211 

Bogdan F. ks. SAC, 5, 20, 26, 27, 207 

Boito A., 67 

Bonawentura Św., 29, 31 

Borkowski M., 157 

Brahms J., 59 

Bristiger M., 210 

Brooke-Ball P., 17, 212 

Bruckner A., 59, 67 

Bukowski J., 11 

Busto J., 70 

Buxakowski J. ks., 23, 27, 207 

Caccini G., 5 

Cage J., 115 

Celestyn papież, 22 

Chomiński J., 16, 41, 43, 44, 47, 50, 52, 

53, 56, 58, 64, 65, 84, 207, 208, 212 

Chopin F., 65, 66 

Chybiński A., 84, 185, 210 

Clemens non Papa, 57 

Cook N., 14, 194, 207 

Cvetko D., 55, 207 

Cyryl Aleksandryjski Św., 22 

Czaja A. ks., 20, 210 

Czarnecki S., 70 

Damazy I papież, 26 

De Fiores S., 40, 207 

Desprez (des Pres) J., 10, 49, 51, 54 

Dębski K., 70 

Dobrzańska-Fabiańska Z., 8, 76, 212 

Donizetti G., 5 

Drobner M., 160, 207 

Dubisz S., 19, 212 

Dufay G., 46, 47 

Dunstable J., 47 

Dziębowska E., 49, 55, 65, 66, 212 

Efrem Św., 23 

Elsner J., 65 

Enard A. o. OP, 28, 207 

Erhardt L., 109, 112, 115, 196, 198, 207 

Farrugia E. G. SJ, 26 

Feicht H., 83, 88, 97, 207 

Festa C., 56 

Filip II Król Hiszpanii, 57 

Florkowski E. ks., 22 

Foulknes P., 46, 210 

Frączkiewicz A., 16, 121, 207 

Gabrielli D., 60 

Gabrielli G., 60, 61 

Gallus (Handl, Carniolanus ) J., 10, 55 

Gieburowski W., 37 

Gieburowski W. ks., 96, 102, 185 

Glareanus H., 54 

Gliński M., 84 

Gombert N., 54, 55 

Gomółka M., 63 

Gorczycki G. G., 10 

Gounod Ch., 5 

Grabmann M. ks., 37, 207 

Grabowski B., 70 

Grabowski L. ks., 15, 207 

Grignon de Montford L. M. Św., 39, 207 

Grün A. OSB, 157, 207 

Grzegorz IX papież, 31 

Grzybowski K., 207 

Guczalski K., 110, 117, 211 

Harnoncourt N., 46, 207 

Harper J., 19, 27, 208 

Hartliński A., 33, 211 

Haubenstock-Ramati R., 145 

Herrmann T. ks., 211 

Hieronim z Strydonu Św., 26 

Hinz E. ks., 42, 49, 51, 57, 58, 60, 208 

Hlond-Chlondowski A. kard., 11, 59 

Ingarden R., 7, 208 

Jachimecki Z., 185 

Jadwiga Królowa Polski, 38 

Jan Kazimierz Król Polski, 37 

Jan Paweł II papież, 14, 15, 25, 39, 208 

Jan XXII papież, 18, 32 

Janiszewska-Mincer B., 38, 39 

Jankowski B., 185, 208 

Jarzębska A., 117, 208 

Jasiński M., 10 



215 

 

Kalikst III papież, 31, 34 

Kamińska – Szmaj I., 212 

Karol Wielki, 44 

Karwowski A., 16, 212 

Kazimierz Jagiellończyk Król Polski, 38 

Kiesewetter T, 145 

Kłoczowski J., 28, 109, 110, 208 

Kopaliński W., 14, 20, 26, 73, 88, 212 

Kopeć J. J., 27, 208 

Koszewski A., 10, 200 

Kowalczyk A. ks., 20, 208 

Krajci M., 68 

Krajewska M., 204 

Krawczuk A., 21, 208 

Krąpiec M. A. o. OP, 208 

Krukowski S., 45, 47, 63, 71, 102, 109, 

113, 198, 199, 208 

Kubiak Ł., 24, 208 

Kus E., 211 

Laing G. J., 21, 208 

Langer S., 117 

Langkammer H. OFM, 20, 208 

Lasso O. di, 56, 60, 89 

Laurentin R., 24, 208 

Lauridsen M., 70 

Leoninus, 42 

Lilius F., 84 

Lipińska J., 21, 208 

Lissa Z., 47, 56, 208 

Liszt F., 59, 67 

Luzbetak L. J., 13, 208 

Łaszewski W. ks., 33, 211 

Łukasz Ewangelista Św., 24, 27 

Łukaszewski P., 10, 200 

Machaut G. de, 44 

Majewski J., 20, 210 

Malinowski W., 61, 62, 208 

Maliszewski W., 175 

Marceli II, papież, 57 

Marciniak M., 21, 208 

Marenzio L., 60 

Masłowska J., 15, 44, 211 

Mauriac F., 26, 208 

Mazur Ł., 70 

Mazurkiewicz R., 31, 208 

McManus J., 13, 25, 40, 209 

Mechanisz J., 101, 209 

Melcer H., 175 

Mendelssohn F., 59 

Mendlik B., 112, 209 

Messori V., 27, 39, 209 

Michalski G., 119 

Michał Korybut Wiśniowiecki Król Polski, 

39 

Michels U., 16, 42, 43, 53, 55, 59, 212 

Mielcer H., 175 

Miskiewicz M. A., 84 

Mizgalski G. ks., 16, 43, 212 

Młynarski E., 175 

Moniuszko S., 66 

Morawski J., 48, 73, 76, 209, 211 

Mounton J., 52, 53 

Mozart W. A., 65 

Mróz M., 211 

Nicolas J. J., 26, 209 

Nigri P., 30 

Nono L., 198 

Nowakowski J., 66 

Obniska E., 111 

Ochlewski T., 211 

O'Collins G. SJ, 26 

Orłowska-Storkaas E., 97 

P. Komorowski, 70 

Palestrina G. P. da, 10, 56, 57, 58, 59, 60, 

66 

Paprocki H. ks., 23 

Patkowski J., 198, 210 

Pawelski J. ks., 23, 209 

Pawlak I. ks., 19, 209 

Perotinus, 43 

Perz A. ks., 22 

Perz M., 70, 111 

Petrassi G., 127 

Petrucci O., 45 

Pękiel B., 5, 10, 66 

Piazzola A., 70 

Pietrzykowski M., 21, 209 

Pikulik J. ks., 44 

Pisarzak M. ks.,, 19 

Pitagoras z Samos, 46 

Pius V papież, 32 

Pius X papież, 60 

Pius XII papież, 18 

Pociej B., 8, 9, 56, 71, 85, 197, 199, 209, 

211 

Podsiad A., 14, 211 

Pokorn D., 207 

Pokorniecka A., 206 

Popowska M., 7, 209 

Popowski R. ks., 25, 209 



216 

 

Późniak P., 7, 47, 61, 71, 209, 211 

Praetorius M., 18, 61, 209 

Przybylski B. K., 10 

Przybylski B. o. OP, 22, 28, 211 

Przybyszewski B., 95 

Przychodzińska M., 16, 199 

Pytlak A., 116, 209 

Ratzinger J. kard., 27, 209 

Reiss J. W., 46, 209 

Rheinberger J., 67 

Rogulski M., 66 

Rozynkowski W., 36, 211 

Różycki J., 84 

Rudziński W., 66, 188, 201 

Rutter J., 70 

Rybicki F., 10 

Sachs C., 42, 209 

Saint-Saëns C., 59 

Savonarola H., 24, 30, 209 

Sawa M., 70 

Sąsiadek E., 112, 199 

Scacchi M., 83 

Schaeffer B., 11, 54, 56, 57, 75, 84, 115, 

209 

Schatz K., 22, 209 

Scheffczyk L. kard., 19, 20, 209 

Schiller L., 175 

Schillinger J., 198 

Schubert F., 5 

Schumann R., 59 

Sebastian z Felsztyna, 5, 10, 50 

Sikorski K., 60, 160, 210 

Skołyszewski F., 16, 121, 207 

Skotnicka - Illasiewicz E., 198 

Skórzyński Z., 211 

Skrzyńska A., 198 

Słomkowski A., 210 

Smoleńska-Zielińska B., 68, 210 

Smykowska E., 23, 211 

Sobeczko H. J., 19, 211 

Sondel J., 212 

Sowiński A., 66, 83, 95, 210 

Stachel I., 97 

Stefani J., 66 

Strawiński I., 195 

Stuligrosz S., 10, 78 

Surzyński J. ks., 18, 37, 63, 64, 65, 66, 89, 

96, 210 

Surzyński M., 66 

Szabelski B., 145 

Szczepankiewicz M. ks., 11, 14, 17, 202, 

210 

Szczęsny M., 211 

Szeligowski T., 119 

Szlagowska D., 64, 102, 210 

Szweykowska D., 61, 64 

Szweykowski Z. M., 61, 64, 73, 76, 83, 95, 

96, 101, 210, 211, 213 

Szymonik K., 15 

Świder J., 10 

Tarliński P., 88 

Tarnawska M., 37 

Tatarkiewicz W., 46, 210 

Teodozjusz II cesarz, 22 

Tokarski J., 41, 212 

Tomasz z Akwinu Św., 29, 37 

Tomaszewski M., 6, 110, 116 

Urban IV papież, 29 

Verdi G., 67 

Vesey G., 46, 210 

Victoria T. L. de (da Vittoria), 10, 56, 57 

Vitry F. de, 44 

Wacław z Szamotuł, 5 

Walczyński F. ks., 66 

Wardęcka-Gościńska A., 101 

Werner B. E., 112, 211 

Wesołowski F., 199, 210 

Wilaert A., 54 

Wilgocki, J., 211 

Wilkowska – Chomińska K., 16, 17, 41, 

44, 45, 47, 50, 52, 53, 58, 60, 64, 65 

Willim E., 65 

Winiarski K. ks., 25 

Wiśniowski J., 111, 211 

Witkowska-Zaremba E., 76 

Wittman G., 65 

Władysław IV Król Polski, 39 

Wojnar I., 16, 211 

Woytowicz B., 127 

Wozaczyńska M., 46, 48, 57, 210 

Woźna-Stankiewicz M., 8, 212 

Wyczański A., 109, 210 

Zieleński M., 10, 66 

Zieliński M., 70 

Zięba S. ks., 210 

Żukiewicz K. o. OP, 31, 210 

 

 



217 

 

WYKAZ SKRÓTÓW 
 

A  - alt 

accel.  - accellerando 

abp  - arcybiskup 

Ap  - Księga Apokalipsy 

ATK  - Akademia Teologii Katolickiej 

B  - bas 

b.c.  - basso continuo 

B.M.V. - łac. Beata Maria Virgo 

BJ  - Biblioteka Jagiellońska 

bp  - biskup 

c.f.  - cantus firmus 

cresc.  - crescendo 

cyt.  - cytat, cytując 

COMUK  - Centralny Ośrodek Metodyczny Upowszechniania Kultury 

cz.  - część 

dim.  - diminuendo 

espress. - espressivo 

f  - forte 

ff  - fortissimo 

fff  - forte possibile 

fragm.  - fragment 

fr.  - francuski 

gł.  - głos 

gr.  - grecki 

hebr.  - hebrajski 

instr.  - instrument, instrumentalny 

k.  - karta 

kard.  - kardynał 

KiW  - Książka i Wiedza 

ks.  - ksiądz 

łac.  - łaciński 

Łk.  - Łukasz 

mel.  - melodia 

mf  - mezzo forte 

mp  - mezzo piano 

Mus.  - Musicalia 

N.M.P. - Najświętsza Maryja Panna 

n.e.  - nasza era 

o.  - ojciec, zakonnik 

OP  - (łac. Ordo Praedicatorum), zakon Dominikanów 

op.  - opus 

oprac.  - opracowanie 

org.  - organy 

OSB  - (łac. Ordo Sancti Benedicti), Zakon Benedyktynów 

OFM - (łac. Ordo Fratrum Minorum) Zakon Braci Mniejszych (Franciszkanie) 

p  - piano 

pp  - pianissimo 

ppp  - piano possibile 



218 

 

PAN  - Polska Akademia Nauk 

PIW  - Państwowy Instytut Wydawniczy 

p.n.e.  - przed naszą erą 

por.  - porównaj 

PWN  - Polskie Wydawnictwo  Naukowe 

PWM  - Polskie Wydawnictwo Muzyczne 

PWSM  -Państwowa Wyższa Szkoła Muzyczna 

przykł.  - przykład 

red.  - redakcja 

rit.  - ritenuto 

przyp.  - przypis 

S  - sopran 

SAC  - (łac. Societas Apostolatus Catholici), wspólnota Pallotynów 

SJ  - (łac. Societas Jesu), zakon Jezuitów,  

sf  - sforzato 

ss.  - strony 

św.  - święty 

t.  - tom, takt 

T  - tenor 

T.J.  - Towarzystwo Jezusowe 

UJ  - Uniwersytet  Jagielloński 

w.  - wiek 

WAM  - Wydawnictwo Apostolstwa Modlitwy 

wł.  - włoski 

WSiP  - Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne 

WTM  - Warszawskie Towarzystwo Muzyczne 

Wyd.  - Wydawnictwo 

wok.  - wokalny 

zob.  - zobacz 

http://www.culture.pl/pl/culture/artykuly/in_ed_am_lodz
http://pl.wikipedia.org/wiki/%C5%81acina
http://pl.wikipedia.org/wiki/%C5%81acina

